

الجزء الثاني البحوث الاكاديمية















العنوان: وقائع بحوث المؤتمر العلمي الدولي السنوي العنوان: وقائع بحوث المؤتمر الامام الحسن المجتبى الم

الناشر: جمعية العميد العلمية والفكرية - قسم النشر الإشراف العام: السيد عقيل عبد الحسين الياسري

أ.د. شوقي مصطفى الموسوي

المتابعة والتنفيذ: م.م.ضياء محمد حسن

الإدارة الفنية: م.م. على رزاق خضير

التصميم و الاخراج الطباعي: على عبدالحليم - احمد هاشم الحلو

عدد النسخ: ۲۵۰

٧٤٤١هـ - ٢٠٢٥م



#### ISBN:9789922262031

العتبة العباسية المقدسة. قسم الشؤون الفكرية والثقافية، مؤلف.

e السلام الحسن المجتبى عليه السلام وقائع بحوث المؤتمر العلمي الدولي السنوي الحادي عشر لفكر الامام الحسن المجتبى عليه السلام Academic researches that participating in the activities of the eleventh annual interna-tional

amuljaba البحوث الأناديميّة : scientific conference on the thought of Imam Hassan Al-Muljaba الفكرية والثقافية-الطبعة الأولى-كربلاء. العراق : العتبة العباسية المقدسة. قسم النفؤون الفكرية والثقافية. جمعية العميد العلمية والفكرية. قسم النشر، 1447 هـ. = 2025.

242، 22 صفحة ؛ 24 سم

يتضمن ارجاعات ببليوجرافية.

النص باللغة العربية ؛ ويتضمن مستخلصات باللغة العربية والانجليزية.

ISBN: 9789922262031

 ا. الحسن بن علي بن ابي طالب (عليه السالم). االمام, 50.3 هجري -- مؤتمرات. 2. اهل بيت الرسول عليهم السلام (شيعة) -- مؤتمرات. أ. وقائع بحوث المؤتمر العلمي الدولي السنوي لفكر الامام الحسن المجتبى عليه السلام ( الحادي عشر : 2025 : كربلاء، العراق). ب. العنوان.

#### LCC: BP193.12 .A836 2025

مركز الفهرسة ونظم المعلومات التابع لمكتبة ودار مخطوطات العتبة العياسية المقدسة الفهرسة أثناء النشر



744/4.14

م ٦٨٨ المؤتمر العلمي الدولي السنوي (١١: ٢٠٢٥ : العراق . كربلاء)

وقائع بحوث المؤتمر العلمي الدولي السنوي الحادي عشر

لفكر الامام الحسن المجتبي (ع): البحوث الاكاديمية / المؤتمر . -

ط ١. - كربلاء: جمعية العميد العلمية ، ٢٠٢٥.

۲٦٤ ص ؛ ٢٤ سم .

. ١. الحسن بن على (المجتبي)(ع) - الامام الثاني – مؤتمرات .

٢. أهل بيت النبي أ. العنوان .

رقم الايداع

7.70 /7971

المكتبة الوطنية / الفهرسة اثناء النشر

رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق ببغداد (٢٩٢١) لسنة ٢٠٢٥

# المحتويات المحتويات

و أدبيَّة الخطابِ الإعلاميّ عند أ.د. كريمة نوماس محمَّد المدني الإنسانيَّة الإسانيَّة التربية للعلوم الإنسانيَّة السلوبِ المغالطات)

٣٢ دراســة المعانــي التربـويَّة أ.د. دلال عباس والاجتماعيَّة في خطاب الإمام المعهد العالي للدكتوراه / الجامعة اللبنانيَّة الحسن ولين

٦٣ الحسن المجتبى ﷺ بين المدح أ.م. محمَّد جاسم علوان الكصيرات والـذمِّ في كتـاب تاريخ الإسـلام مديرية تربية بابل للذهبي (ت:٧٤٧هـ) (دراسـة عـرض ونقـد)

الطبيعة الفقهيَّة للبيعة والتزاماتها السيد الدكتور إياد حمزة عبد الشريفي
 بيعة الإمام الحسن المن أنمو ذجًا

ا ١٢١ الوعي القيادي وأثره في اتّخاذ م.د. أحمد عدنان عبود القرار عند الإمام الحسن الله مدير الإدارة العامّة - ديوان محافظة بابل

١٣٩ صلح الإمام الحسن الله في أ.م.د. محمَّد منصور حسين البيَّاتيّ المصادر الشيعيَّة مديرية تربية بابل

المجتبى الخفاجي مديريَّة تربية ذي قار مديريَّة تربية ذي قار المجتبى الشمري المحتبى الشمري الأبعاد الفكريَّة والعقديَّة الباحثة سندس سعدون مهدي الشمري ومقاصدها عند الإمام الحسن الله شعبة مدارس الكفيل الدينيَّة النسويَّة / وأثرها في بناء المجتمع العتبة العباسيَّة المقدَّسة Asst.Lect.Saja Sattar Ali Hamza A Pragma-Stylistic Study 2 Al-Imam Al-Kadhum University of Acceptance in Selected for Islamic Sciences Sermons by AL-Imam AL-Hasssan

## كلمة الجمعية

بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الذي كان في أوَّليَّه، وحدانيًّا في أزليَّه، متعظِّمًا بإلهيَّه، متكبِّرًا بكبريائه وجبروته، ابتدأ ما ابتدع، وأنشأ ما خلق، على غير مثالٍ كان سبق ممَّا خلق، وأشهد أن لا إله إلَّا الله وحده في ربوبيته ووجوده ووحدانيتَّه، صمدًا لا شريك له، فردًا لا ظهير له. وأشهد أنَّ محمَّدًا عبده ورسوله، اصطفاه وانتجبه وارتضاه، وبعثه داعيًا إلى الحقِّ سراجًا منيرًا، وأشهد أنَّ الخلافة في أهل بيته، فهم الأوصياء والهادون بأمر الله تعالى، فعليه وعليهم الصلاة والسلام...

أمَّا بعدُ

فإنَّ الإمامة زعامة ربَّانيَّة ورئاسة إلهيَّة عامَّة في حفظ الدِّين وسياسة الدُّنيا، يخلف فيها الإمام الرسول في إقامة الدِّين وأداء وظائفه ومسؤوليَّاته، وهذه الوظيفة بهذا الثقل الرسالي لا يستطيع إليها أيُّ أحدٍ، ولا يُطيقها جميع بني البشر؛ فهي فرع النبوَّة بما تحمل من خلافةٍ لله تعالى على الأرض في تطبيق أحكامه ورعاية دينه، والزعامة على العباد؛ بغية إرشادهم إلى ما يريده الله تعالى منهم في هذه الحياة الدُّنيا، ولذلك فالإمامة تبعًا للنبوَّة تكون بالنَّصِّ من لدن الله تعالى؛ لخطورة هذه الوظيفة بوصفها الراعية لتنظيم حياة النَّاس وحفظ دينهم وسياسة معاشهم، وهذه الحاجة لا يمكن للأمَّة أن تصل بها إلى التكامل المطلق على نحوِ أن تكون قادرة على إدارة دينها ودنياها بنفسها، والدَّليل في ذلك الاختلاف على مدى العصور حتَّى في الدِّين الواحد، ولذلك وجب أن لا يخلو عصر من العصور من إمام مفترض الطاعة على الأمَّة كافَّة، منصوب من لدن الله تعالى، خلافة عن النبيِّ في رعاية الأمَّة ولا سيَّما في الوظيفة الرساليَّة. وقد نصَّ القرآن الكريم في أكثر من موضع على خلافة الإمامة للنبوَّة ولا سيَّما في دورها الرساليّ فقال: ((يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَطِيعُواْ اللهَّ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ وَأُوْلِي الأَمْرِ مِنكُمْ) [النساء: ٩٥]، فالأمر من الله تعالى للمؤمنين بالطَّاعة المطلقة غير المقيَّدة لله تعالى، ثمَّ عطف تلك الطاعة بإطلاقها التامِّ للرسول ولأولى الأمر، وهم الأئمَّة. والمحصِّلة تكمن في أنَّ الأمَّة بحاجةٍ ماسَّة لإمام في كلِّ عصر يرعى شؤونها ويتابع وظيفتها الدِّينيَّة بما يملك من خلافةٍ رساليَّة.

ومن خلفاء نبينًا محمّد على الإمام الحسن بن عليّ بن أبي طالب إلى الخليفة الشرعي للرسول بعد أبيه أمير المؤمنين اللي وقد مشّل الخلافة للنبوّة في عصره فساس النّاسَ في دينهم ودنياهم، على الرغم من التقلّبات الواسعة التي شهدها عصره، بدءًا من معايشته لمحنة أبيه في إدارة الأمّة والفتن التي حدثت مرورًا باستشهاده اللي ومن ثمّ وراثة الإمام الحسن اللي له، فكانت الأمّة منقسمة؛ نتيجة ما أحدثه أهل المصالح الدُّنيويَّة فيها، فوجد نفسه في قبال انقسام الأمّة وتشظّيها ما بين متخاذل ولاهث على دنيا ومصالح لا تتعدَّى نفسه؛ ما خلا ثلَّة مؤمنة أوكلت قيادها إلى إمامها، وهكذا ظروف تتطلّب رعاية رساليّة خاصّة، فبذل الإمام الحسن الله جهودًا لا تُحصى في سبيل الارتقاء بالأمّة بعدما تركه سوادها وأوكل زمام أمره إلى بني أميّة، ونتيجة لذلك أرسى الإمام الحسن الله لشروعه الرسالي مستويات كثيرة موزَّعة على كلّ ما يمكن في تلك الظروف وما يسمح به ذلك المقام، بدءًا من إعلانه للحرب ضدّ من حارب الإمامة ونصّ الخلافة، ومن ثمّ الحدّب وسياسة الرعيّة بحسب الظرف المتاح عملًا بوظيفته الرساليّة.

وهذا الدّور الرسالي للإمام الحسن الله وما صاحبه من مراحل متنوّعه لم يأخذ حقّه في البحث العلميّ ممّا دفع الهيأة العليا لمشروع مدينة الإمام الحسن المجتبى الله وجمعيّة العميد العلميّة والفكريّة وجامعة الكفيل وجامعة العميد وكلية الإمام الكاظم الله اقسام بابل في أن يتصدّوا لهذا المضار البحثي، فتُخصِّص المؤتمر الدّوليِّ السنويّ الحادي عشر لفكر الإمام الحسن المجتبى الله في دراسة هذا الإمام بوصفه منهجًا رساليًّا، فكان عنوان المؤتمر: الإمام الحسن المهمجُ رساليُّ. بغية فتح النوافذ للباحثين من أجل أن يعملوا فكرهم وأقلامهم في محاولاتٍ جادّة لرفد المكتبة الإسلاميّة بدراساتٍ مبتكرة ترعى هذا الجانب الفكري، وتكون بوَّابةً لدراساتٍ مستقبليَّة تُسهم بشكلٍ فاعلٍ في الريادة العلميّة ونشر فكر أهل البيت الله إحياءً لأمرهم.

وقد وردت جملة من البحوث إلى هذا المؤتمر المبارك منها ما يتعلَّق بدراسة أدبيَّة الخطاب الإعلامي للإمام الحسن الله وكذلك الأبعاد التربويَّة والاجتماعيَّة، ومنها الخطاب الإعلامي للإمام الحسن الله وكذلك الأبعاد التربويَّة والاجتماعيَّة، ومنها التَّذت الجانب النقدي لترجمة الإمام الحسن الله وأخرى درست الجوانب الفقهيَّة للبيعة والتزاماتها، وكذا الوعي القيادي في اتِّخاذ القرار، وتوجَّهت دراسة في بحث صلح الإمام الحسن الله ومساراته الرساليَّة، فيما بحثت دراسة القيم الخلقيَّة، وتخصَّصت أخرى بالجوانب الفكريَّة والعقديَّة.

نأمل أن تكون هذه الدِّراسات ملبيةً لطموح القارئ الكريم، وفاعلةً في الإجابة عن بعض أسئلة المعرفة في الجانب البحثيِّ الذي درسته. وآخر دعوانا أنِ الحمد لله ربِّ العالمين والصلاة والسلام على محمَّدٍ وآله الطاهرين...

جمعية العميد العلمية والفكرية

أدبيّة الخطاب الإعلاميّ عند الإمام الحسن اللي أدبيّة الخطاب الإعلاميّ عند الإمام الحسن اللي أسلوب المغالطات)



أ.د. كريمة نوماس محمَّد المدني جامعة كربلاء / كليَّة التربية للعلوم الإنسانيَّة



#### - اللحص البحث الاست

إنَّ خطابات الأئمَّة المعصومين المحمَّة عُلُ فضاءات واسعة لامحدودة من المرجعياتِ الدينيَّة والسياسيَّة والاجتاعيَّة؛ بل تمثُّلُ خطاباتهم بتنوع مقاصدها وحيثيَّاتها منظومة ثقافيَّة كاملة بوصفها نظامًا ومنهجًا دينيًّا ومعرفيًّا، يعالج كلَّ التحوِّلات الفكريَّة والدينيَّة والمغالطات السياسيَّة التي يشهدها المجتمع بكلِّ فئاته، ولمَّا كان الخطابُ الإعلامي يتَّكئُ في بثُّ ارساليَّاتِه على المضمرِ والظاهر، والردِّ على الشبهاتِ والمغالطاتِ التي يمرُّ بها المجتمع الإسلامي، فقد مثلَّت خطاباتُ الإمام الحسن المحمنظومة معرفيَّة عقوقيةً في ثقافيةً للردِّ على جميع المغالطات السياسيَّة والسلطويَّة والتشريعيَّة التي عاصرت مدَّة وجوده الطاهر بعد استشهادِ أبيهِ الإمام على المحمن وقد تمثلتُ شخصيَّة الإمام الحسن المحمن الإدارة الفاعلة الناجحة في سياسة الأمورِ بأصعبِ الأزمات السياسيَّة التي تمرُّ بها الأمَّة الإسلاميَّة، فقد تمكن بحنكته الذكيَّة وسياسته الناجعة أن يرد على كثير من المغالطات الكلاميَّة والشبهات التي وردت في المجتمع آنذاك، وعبر أسلوب المغالطات البلاغي والتقنيات الحجاجيَّة من تفنيد كلِّ المغالطات الكلاميَّة والادِّعاءات الوهميَّة والاستدلالات المغالطيَّة، وتمثَّل بدراسة صور أسلوب المغالطات والردعليها، فكانت على النحو المغالطة المؤل فتمثَّل بدراسة صور أسلوب المغالطات والردعليها، فكانت على النحو الآي: أوَّل المؤوَّة المؤل فتمثَّل بدراسة صور أسلوب المغالطات والردعليها، فكانت على النحو الآي: أوَّلا الهويَّة المعرفيَّة، ثانيا: الذاكرة الخطابيَّة.

أمَّا المبحث الثاني فتمثَّل بقراءة استراتيجيَّات الخطاب الإعلامي عند الإمام الحسن الله فكانت تتمثَّل باستراتيجيَّة الايتوس (١)، فتمثَّلت بدراسة ايتوس الكفاءة القياديَّة، ايتوس القدرة الكفائيَّة، ايتوس المرجعيَّة التضامنيَّة. أمَّا النوع من الاستراتيجيَّات هو ايتوس الباتوس (١) الذي يتضمَّن التخويف والسخرية والصمت والانكار.

أمَّا المبحث الثالث فتضمَّن دراسة أسلوب الخطاب الإعلامي فكان متمثلًا بأسلوب البنيات اللفظيَّة والبنيات التصويريَّة. وختم البحث بأهمِّ النتائج.





#### ----- Abstract ::----

The speeches of the Infallible Imams (peace be upon them) represent vast and boundless spaces of religious, cultural, political, and social references. Their discourses, with their diverse objectives and contexts, constitute a complete cultural system, serving as a religious and cognitive framework. They address all intellectual, religious, and political fallacies encountered by society in all its segments.

Given that media, discourse relies on both overt and covert messages to respond to doubts and fallacies prevalent in Islamic societies, the speeches of Imam Hassan (peace be upon him) have served as a cognitive and cultural platform to counter all political, authoritarian, and legislative fallacies that characterized the era after the martyrdom of his father, Imam Ali (peace be upon him). The personality of imam Hassan embodied effective and successful leadership in navigating the most challenging political crises faced by the Islamic nation. Through his astute tact and sound policies, he was able to refute many verbal fallacies and doubts that arose in society at the time. He employed rhetorical fallacies and argumentative techniques to dismantle all verbal fallacies, illusory claims, and mistaken arguments.

This study is structured as follows: an introduction that defines the concept of fallacies and their influential strategies on the audience, titled "Media Discourse and Fallacies." The first chapter examines types of fallacies and responses to them, divided into two sections: epistemological identity and rhetorical memory. The second chapter explores the strategies of media discourse for Imam Hassan, focusing on the ethos strategy, which includes the ethos of leadership competence, the ethos of practical ability, and the ethos of solidarity. The second type of strategy is pathos, which encompasses intimidation, sarcasm, silence, and denial. The third chapter analyzes the style of media discourse, encompassing both linguistic and visual structures. The study concludes with a summary of the most important findings.







## المقدِّمة

إِنَّ من جماليَّات اللغة العربيَّة امتلاكها آليَّات خطابيَّة، ومؤشِّرات فاعليَّة ومحفِّزات نصيَّة قابلة للتأثُّر في المتلقِّي، وهذا يؤدِّي إلى سعة خطاباتها، وتعدُّد مجالات اشتغالها، وتنوَّع فضاءاتها ونتاجاتها الدَّلاليَّة والإيحائيَّة، وهذا كله يكمن في تشكيلاتها النسقيَّة، ومثيراتها اللغويَّة، وممارستها الإبداعيَّة التي تحقق بؤرتها الجهاليَّة والنصيَّة.

ومن هذه الأساليب التي تنهاز بها لغتنا الغرَّاء هو امتلاكها آليات إجرائيَّة ناجعة في إظهار جماليَّات التخاطب هو ما يُسمَّى بـ (بلاغة المغالطة)

ويتوارد لفظ الكلمة في معناها اللغوي من اللغط وأغلطه أي أوقعه في الغلط، وأغلط في الأمر أي فهو غلطان .

أمَّا في المعجهات الأجنبيَّة فيعني به الحجَّة والاستدلال الفاسد، ويأتي بمعنى التضليل والخداع والوهم والخطأ والحجاج.

نفهم من ذلك أنَّ لفظة المغالطة لا تكاد تختلف في المعجمات العربيَّة والأجنبيَّة، فهي تعني الاستدلال المضلل والوهم والحجَّة الفاسدة الذي يقصد منه الباث أو منتج الخطاب التأثير في المتلقين لإقناعهم بدعواه.

ومفهوم المغالطة قديم في فكرته يعود إلى آراء السفسطائيين الذين كانوا معروف عنهم بأنّهم يشيعون الأفكار المغلوطة بين الناس، ويغالطون الآخرين بأفكارهم وطروحاتهم، وأوّل ما استعمله الخطباء في قضاياهم السياسيّة والدينيّة والمرافعات القضائيّة، وعبر تتبُّع المسيرة الفكريّة والخلفيّة المعرفيّة لهذا المصطلح عند البلاغيين والنُّقاد وجدوا أنَّ المفهوم يتمثّل بمجموعةٍ من الأفكار والمبادئ وهي كالآتي:

المغالطة هي الحجج التي تبدو في ظاهرها صحيحة؛ ولكنَّها غير ذلك في الحقيقة، وهي أيضًا حيل كاذبة يوظِّفها الخطيب في إطار جهوده الرامية لتحقيق مقاصده الدنيويّة والسلطويّة، وقيل أيضًا بأنَّها استنتاجات غير صحيحة وحيل جدليّة لا يمكن توليدها بالقواعد.



# وأسلوب المغالطة يكمن في أمرينِ:

الأوَّل يكون متعلق ببنيته اللفظيَّة واللغويَّة، والأمر الثاني متعلِّق بالصور المرئيَّة والمشهديَّة، وبتعاضد هذين الركنين يتمُّ أسلوب المغالطة الذي عرف عند بعض البلاغيين بأنَّه: (استخدام الاستدلال والتفكير غير الصحيح والأفعال الخاطئة في التعليل، وبناء الحجَّة وأسلوبها المراوغة والتضليل والخداع والتدليس)، ولهذا رأى بعض النُّقاد والبلاغيين المعاصرين بأنَّها نظريَّة في نقد الخطاب ومتعلِّقة ببنيتها الحجاجيَّة والاستدلاليَّة، وتنبني على مقدِّمات صحيحة موهومة واستدلالات مضلَّلة للوصول إلى نتائج صحيحة وصادقة بتحليل الأفكار لا الأشخاص وآلياتها التضليل، الخداع، التدليس؛ بغية إقناع المخاطب أو المتلقِّي.

أمَّا أهمُّ استراتيجيَّات التأثير في الخطاب بأسلوب المغالطة فهي على النحو الآتي:

أوَّلا: الاستهواء ويعني به توظيف الأسلوب الذي يستميل به مشاعر المتلقِّين، وعنده يغيب المنطق والحكمة، وهي منطقة ملتبسة بين الاقناع الحجاجي وبين العنف اللغوي التخييلي.

ثانيًا: الانحراف وهي آلية من اليَّات المغالطة تعتمد تحريف مسار النقاش من مجال تغليط المستمع إلى مجال آخر، كأن يتم تناول قضايا سياسيَّة بقضايا دينيَّة، وبالتالي ينحرف مجال الحوار من جوهر الموضوع إلى مواضيع عرضيَّة لا علاقة لها بالموضوع وجوهر النقاش.

ثالثا: الاستدراج، وهي تقنيَّة تغليطيَّة أيضًا يعتمد عليها الخطيب في طرح أسئلة أو قضيَّة للنقاش للاستدراج بموضوع معيَّن أو موقف خارج الموضوع .

رابعا: التهويل: وهي أيضًا استراتيجيَّة خطابيَّة تغليظيَّة يوظِّفها الخطيب عبر استعمال أساليب التخويف من موضوع ما أو موقف ما، وذلك بإعطاء الموضوع أكثر من قيمته الحقيقيَّة، ويكون أمَّا بتهويل أخطاء الذاكرة أو تهويل الاختلاف في الرأى.

رابعا: الإيهام وهي أيضًا استراتيجيَّة تغليظيَّة يعتمدها الخطيب عبر الميل للغنوض، ونقل الوقائع والأحداث بغية إيهام المستمع.



خامسا: التقويل أي إضافة أقاويل موهومة وغير صحيحة يلزم المخاطبين بها وتصديقها.

سادسا: ازدواجيَّة الخطاب أي أنَّ الخطيب يوظِّف خطابين متناقضين بحسب السياق، والمقام وتكثر هذه الأساليب في الخطابات السياسيَّة .

## تقنيات أسلوب المغالطة

سابعًا: مغالطة الهجوم وتتمثَّل هذه التقنيَّة بالهجوم على الخصم والتعريض بسلوكيَّاته للتدليل على صدق دعواه، وتفنيد دعوى المقابل وإضعافها وكذبها.

ولا يخلو أي خطاب سياسي من هذه الاستراتيجيات، وفيه تتمثَّل بعض السمات مثلًا:

استراتيجيات الايتوس: ويمارس فيها الخطيب السياسي أسلوب الجديَّة والمصداقيَّة، وأنَّه سيتعامل بكلِّ مهنيَّة واحترافيَّة لتحقيق مطالب المتلقِّين، فتظهر الكفاءة والفضيلة والمقدرة والتكاتف والتضامن بشكل مضلل.

استراتيجيًّات الباتوس: وتظهر فيها مقدِّرات الخطيب على التغيير عبر الإمكانيَّات التي يمتلكها، وفهم انفعالات الآخرين واقناعهم ببرنامجهم السياسي موظِّفًا مشاعر العاطفة، ومشاعر الصمت والإنكار لما تقدَّم من مغالطات.

## الدراسات التي تمَّت الإفادة منها:

١\_ بلاغة المغالطة واستراتيجيًّات التأثير في الخطاب السياسي: د عبد الوهاب صديقي، دار
 كنوز المعرفة للنشر والتوزيع، الأردن.

٢\_ استراتيجيَّات الاقناع والتأثير في الخطاب السياسي خطب الرئيس السادات، د: عهاد عبد اللطيف، ط١، منشورات الهيئة المصريَّة العامَّة للكتَّاب.

إنَّ من بين أهداف الخطيب السياسي أو الدِّيني الإقناع بجدوى القرار، لذلك يلجأ إلى توظيف المغالطة بمختلف تجليَّاتها اللغويَّة والمنطقيَّة والتداوليَّة، والمغالطة هي مجانبة الصواب في الخطاب، ولهذا ارتبطت بالاستدلالات الكاذبة والموهمة قصد يروم منه العارض تضليل المعترض، وتمويهه بإظهار الباطل في صورة الحقِّ، والحق في صورة باطل، والكذب في صورة الصدق، والزيف في صورة الحقيقة. (٣)

وتقسم المغالطات على مغالطات الغموض ومغالطات الصلة، فمغالطات الغموض تكون لعارض نحوي أو تركيبي، أمَّا مغالطات الصلة فهي لا تقدِّم تبريرًا منطقيًّا للآراء المصرَّح بها، ويمكن أن تكون فعالة في جهة إقناع الجمهور.

وتعد المغالطات استنتاجات غير صحيحة.

وكذلك حيل جدليَّة توهم المستمع، وحيل خاطئة في عمليَّة الاتِّصال الخاصة بالخطاب، أو هي عاتق أو عقبة في طريق تسوية الخلافات السياسية وغيرها .(١)

وبهذه تكون المغالطة نظرية في نقد الخطاب، فيما يتعلق ببنيته الحجاجيَّة والاستدلاليَّة؛ لأنَّ الأصل في الحجاج هو دفاع العارض عن دعواه بناء على استدلال منطقي، فهو ينطلق من مقدِّمات حجاجيَّة صحيحة للوصول إلى نتائج صحيحة وصادقة وغير الأفكار، لا الأشخاص تفاديًا للتجريح والسخريَّة والتنقيص أو احتقاره وسبَّه ونقد الأفكار من دون نقد منتجها . (٥٠) تصنيف المغالطات عند الفلاسفة والمنطقيين والنقاد (٢٠):

# أوَّلًا: مغالطات متعلقة بالاشتراك اللفظي:

وهو يحتمل تأويلات عدَّة ويقصد بها أن يستعمل منتج الخطاب ألفاظًا متعدِّدة الدَّلالة بغية تغليط المخاطب لإيقاعه في الخلط أو اللبس، وتكثر هذه النوع في الخطابات السياسية.

## ثانيًا: مغالطات متعلقة بالاشتراك في التركيب:

فهذا النوع من المغالطات يتمثَّل في توارد تراكيب تحتمل قضايا متعدِّدة؛ بغية إيهام المخاطب واللبس عليه في القضايا، فقد تتوارد مفاهيم عامَّة لغرض تضليلها .

## ثالثًا: مغالطات متعلِّقة بصورة اللفظ:

تستعمل هذه المغالطات باستعمال صورة اللفظ للتعبير عن أشياء متعدّدة؛ بغية تضليل المخاطب، وهي مرتبطة بالسياق التداولي لفكً شفراته وتحديد محدِّداته المقاليَّة والمقاميَّة، مثلًا استعمال العبارات في معناها المقيِّد للمطلق، مغالطة أخذ ما ليس بعلة علة، مغالطة المصادرة على المطلوب.

رابعًا: مغالطات خرق قواعد الحوار الجدلي



# المبحث الأوَّل: أوَّلًا - الهويَّة المعرفيَّة -

يمثِّل المتلقِّي محورًا مهيًّا وفاعلًا في العمليَّة التخاطبيَّة، ولذا تكون استجاباته مؤثِّرة وخطرة حين يستمع ويتلقِّي الخطاب؛ ولكن دوره متباين ومتردِّد بحسب طبيعة الشخصيَّة التي تلقي الخطاب، ومدى تأثيرها وتبعًا للتأثيرات السياسيَّة التي تتدخل بطريقة التهديد أو الترغيب بأخرى فينزاح عن إدراك القيم الحقيقيَّة والثوابت الصحيحة أو بالعكس، ويُسمَّى عند النَّقاد أيضًا بـ (المتقبل فهو الذي يؤدِّي وظيفة السؤال والجواب عن الجوانب القيميَّة والجماليَّة في آنٍ واحدٍ، وله صورتان ضمنيَّة من داخل النصِّ وصريحة من خارجه تتحدُّد من خلال هذه الصور ووظائف التقبُّل)(٧).

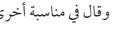
وهنا يبرز دور الذاكرة الخطابيَّة التي يسعى فيها الخطيب أو ملقى الخطاب إلى تنشيط ذاكرة المتلقِّي من خلال تذكيره بأمجاد الأمَّة التاريخيَّة، والأشخاص الذين حقَّقوا إنجازات تاريخيَّة في التاريخ الإسلامي؛ لتحقيق إجماع شعبي وجماه برى بذلك، وأكثر ما يكون هذا في الخطابات السياسيَّة والدينيَّة، وقد حاول بعض الأشخاص بعد وفاة الرسول الأكرم يَيْلِيُّ أن يدُّعون قربهم من الرسول عَيْلًا؛ ليكونوا في صدارة الشخصيَّات التي تتولَّى قيادة أمور المسلمين أمثال: معاوية بن أبي سفيان وغيره من المنافقين، والمرتدِّين عن الإسلام.

لذا جاءت خطابات الإمام الحسن الله ذات معنى عميق وتذكير بصلة قراباتهم من رسول الله عَنْ الله عَنْ من حيث قرب اقرب الصلة ال

فجاءت خطبة الإمام الحسن اللي بعد استشهاد أمير المؤمنين اللي لتذكِّرهم بمواقف الإمام على بن أبي طالب الله وأهل بيته في الدفاع عن الإسلام ونشر الدعوة ومحاربة الكفار والمنافقين، وتبيين صلة قرابتهم من رسول الله عَيْلاً فخطب بجمع من الناس فقال الله:

(فنحن النجباء، ونحن أفراط الأنبياء، ونحن خلفاء الأرض، ونحن المخصوصون، في كتاب الله، ونحن أولى الناس بنبيِّ الله، ونحن الذين شرع الله لنا الدين، وكونوا على جماعة محمّد سَالِيَهُ)(٨)

وقال في مناسبة أخرى:



(إِنَّ محمَّدًا عَلَيْ كَانَ أُمِينُ الله في أَرضِه، فلمَّا أَن قُبض محمَّد عَلَيْ، وكنَّا أهل بيته فنحن أمناء الله في أرضه، عندنا علم المنايا والبلايا، وإنَّا لنعرف الرجل إذا رأيناه بحقيقة الإيهان وحقيقة النفاق، وإنَّ شيعتنا لمعرفون بأسهائهم وأنسابهم، أخذ الله الميثاق علينا وعليهم، يردون مواردنا ويدخلون مداخلنا، ليس على ملّة أبينا إبراهيم غيرنا وغيرهم، إنَّا يوم القيامة آخذين بحجزة نبينا، وإنَّ نبينا آخذ بحجزة النور، وإنَّ شيعتنا آخذون بحجزتنا)(١)

تدلل هذه الخطب التي خطبها الإمام الحسن الله على التعريف والتذكير بأحق الناس لتولية أمور المسلمين بعد وفاة الرسول على، وبعد استشهاد أمير المؤمنين على بن أبي طالب الله وبعد استشهاد أمير المؤمنين على بن أبي طالب الله أنَّ معاوية دسّ الدسائس بين صفوف المسلمين ليضلِّل بخطاباته الخبيثة أنَّه أحقُّ من الإمام الحسن الله في قيادة شؤون الأمَّة الإسلاميَّة مدعيًا ادِّعاءات مضللة، فكان ينتهزُ الفرص؛ ليبيِّن أحقيَّته المضللة عبر خطاباته ورسائله التي يوجهها للإمام الحسن الله وعامَّة المسلمين.

فكانت من إحدى خطبه التي ردَّ على معاوية بن أبي سفيان:

(إنَّ عليًّا اللهِ لَمَّ لسبيلِه رحمه الله يوم قُبض ويوم منَّ الله عليه بالإسلام، ويوم يُبعث حيًّا، ولَّاني المسلمون الأمر بعده، فأسأل الله إلَّا يزيدنا في الدُّنيا الزائلة شيئًا ممَّا ينقصنا به في الآخرة ممَّا عنده من كرامته، وإنَّما حملني على الكتاب إليك الإعذار فيما مضى بيني وبين الله سبحانه وتعالى في أمرك، ولك في ذلك إن فعلتَ الحظ الجسيم، وللمسلمين فيه صلاح، فدع التهادي في الباطل وادخل فيما دخل فيه الناس من بيعتي، فإنَّك تعلم أنَّي أحقُ بهذا الأمر منك عند الله، وعند كلِّ أوَّاب حفيظ، ومن له قلب منيب)(١٠)

ثمَّ خطب الإمام الحسن الله خطبة تعريفيَّة بشخصه، وبصلة قرابته من رسول الله عليه، بعد استشهاد أمير المؤمنين الله فقال:

(لقد قُبض في هذه الليلة رجلٌ لم يسبقه الأوَّلون بعمل، ولا يدركه الآخرون بعمل، ولقد كان يجاهدُ مع رسول الله عَلَيْ فيقيهِ بنفسه، ولقد كان يوجهه برايته، فيكتنفه جبرئيلُ عن يمينه، وميكائيل عن يسارِه، فلا يرجع حتَّى يفتح الله عليه، ولقد توفِّي في هذه الليلة التي عُرج فيها عيسى بن مريم، ولقد توفِّي فيها يوشع بن نوح وصي موسى، وما خلَّف صفراء ولا بيضاء إلَّا



سبعمائة درهم من عطائه، أراد أن يبتاع بها خادمًا لأهله، ثمَّ خنقته العبرة فبكي وبكي الناس معه: ثمَّ قال:

أيُّها الناس من عرفني فقد عرفني، ومن لم يعرفني فأنا الحسنُ بن محمَّد عَلَيْ، أنا ابن البشير، أنا ابن البشير، وأنا ابن الندير، أنا ابن الداعي إلى الله (عزَّ وجل) بإذنه، وأنا ابن السراج المنير، وأنا من أهل بيت الذين أذهب الله عنهم الرِّجس وطهَّرهم تطهيرًا)(١١١)

## ثانيًا: الذاكرة الخطابيَّة والتضفير الخطابي

وهاتان التقنيَّتان البلاغيَّتان مترابطتان مع بعضها في أداء المعنى الذي يريده الخطيب، فيعزِّز كلامه وأدلَّته بتفعيل الذاكرة الخطابيَّة للجمهور عبر استعراض الأحداث التاريخيَّة والسياسيَّة، معزَّزة ومستندة آيات قرآنيَّة، وأحاديث نبويَّة شريفة تقوِّي حجج الخطيب في ادِّعاءاته، وتعزيز هذه الذاكرة يسترجعُ فيها ثقة الجهاهير وإجماعهم على مصداقيَّة كلامِه، وهي أيضًا ما يشير إليها بـ (سرديَّات الماضي) . (١٢)

وتمكن الخطيب عبر توظيفها من إكساب خطابه مشروعيَّة دينيَّة تثبت أحقيَّته فيها يقول، وقد وظَّفت جلّ الخطباء هذه التقنية الخطابيَّة من نصوص القرآن الكريم والأحاديث النبويَّة الشريفة والأحداث التاريخيَّة والشعر والأمثال، ممَّا يكسب الخطابة قوَّة تحفيزيَّة، ومثيرات خطابيَّة تنشط الذاكرة المجتمعيَّة لتتضافر فيها بينها لتحقُّق مصداقيَّة الاستجابة عند الجمهور المستمع.

وهاتان الآليَّتان اتَّبعها معاوية بن أبي سفيان في تعزيز خطاباته لنيل الخلافة، واستطاع عبر هذه الأدلَّة أن يكسب مشروعيَّة ما يدَّعيه من مغالطات منطقيَّة في خطبه ورسائله؛ لكن الإمام الحسن المُسِيِّة مَكَّن بقوَّة أسلوبه وحنتكه السياسيَّة، أن يجابه كل تلك الدعوات المضلَّلة، والأفكار المغلوطة التي بثَّها للأمَّة الإسلاميَّة بعد استشهاد أمير المؤمنين المُسِيَّد.

فمن أبرز الخطب التي ذكرها الرواة ما نقل عن الإمام الحسن الله في الردّ على ادّعاءات معاوية بن أبي سفيان:

إذ وجُّه خطابه ﷺ:

(أمَّا بعد، فإنَّ الله بعث محمَّدًا يَنا رحمةً للعالمين، فأظهرَ به الحقَّ، ورفعَ به الباطل، وأذلَّ

 $(\Lambda \Lambda)$ 

به أهل الشرك، وأعزّ به العرب عامَّة، وشرَّف به من شاء منهم خاصةً، فقال تعالى: (وإنَّه لذكر لك ولقومك) (١٣٠)، فلمَّ قبضه الله تعالى تنازعت العربُ الأمر بعده فقالت الأنصار: منَّا أمير ومنكم أمير، وقالت قريش، نحن أولياؤه وعشيرته فلا تنازعوا سلطانه، فعرفت العرب ذلك لقريش، ونحن الآن أولياؤه وذووا القربى منه، وجاحدتنا قريش ما عرفت لها العرب، فهيهات ما أنصفتنا قريش، وقد كانوا ذوي فضيلة في الدين، وسابقة في الإسلام.

ولا غرو أنَّ منازعتك إيَّانا بغير حقِّ في الدين معروف، ولا أثر في الإسلام سابق، وأنت ابن حزب من الأحزاب، وابن أعدى قريش لرسول الله عَيَّه، ولكن الله خيَّبك، وسترد فتعلم لمن عقبى الدار، وتالله لتلقين عن قليل ربَّك، ثمَّ ليجزينَّك بها قدَّمت يداك وما الله بظلَّام للعبيد)(١٤).

ثم كتب جوابًا لمعاوية:

قال ﴿ إِنَّ هـذا الأمر لِي والخلاف لِي ولأهل بيتي، وإنَّها لمحرمة عليك وعلى أهلِ بيتك، سمعتُ من رسول الله ﷺ يقول لو وجدتُ صابرين عارفين بحقِّي غير منكرين ما سلَّمتُ لك ولا أعطيك ما تريد)(١٥٠)

فكتب معاوية إلى الإمام الحسن اللله:

(يا ابن عم، لا تقطع الرحم الذي بيني وبينك، فإنَّ الناس قد غدروا بك وبأبيك من قبلك)(١٦) وفي رسالة أخرى كتبها معاوية إلى الإمام الحسن الله:

(فَإِنِّي أَحمد إِلِيكُم الله اللَّذِي لا إِلَه إِلَّا هو، أمَّا بعدُ؛ فالحمد للهُّ الَّذِي كفاكُم مُؤنَةَ عَدوِّكُم، وَقَتَلَةَ خَليفَتِكُم، إِنَّ الله بلُطْفهِ، وحُسنِ صُنْعِهِ، أتاحَ لِعلِيِّ بن أبي طالبٍ رَجُلًا من عباده، فاغتالَهُ فقتَلهُ، فترَك أصحابَهُ مُتفرِّقينَ مُحتلِفينَ، وقد جاءتنا كُتُبُ أشر افِهِم وقادَتهم يَلتَمسونَ الأمانَ لِأَنفُسِهِم وَعشائِرِهِم؛ فَأقبِلوا إليَّ حِينَ يأتيكُم كِتابي هذا بِجُندِكُم وجُهدِكُم وَحُسنِ عِدَّتِكُم، فَقَد أَصَبتم بِحَمدِ الله الثَأرَ، وبَلَغتُمُ الأَملَ، وأهلَكَ اللهُ أهلَ البغي والعُدوانِ، والسَّلامُ عَليكُم ورَحَمةُ الله وبَرَكاتُهُ)(١٧).

نلحظ في خطاب معاوية الأوَّل الذي يحمل مغالطات كبرى كشفتها الأحداث والتاريخ، التي غاب فيها منطق العقل والحكمة، وانكشفت نوايا بني أميَّة ومكر معاوية ودهائه (لعنة



الله عليه)، وهو في خطابه الأوّل يجعل المسلمين في منطقة ملتبسة ومضللة مقنعة بالمودة وصلة الرحم، ثمّ يكشفها مزالق الحوار والمغالطة في الرسالة الثانية التي كتبها للمسلمين والإمام الحسن المسيخ، عندما أظهر الفرح والشهاتة، والتشفي من مقتل أمير المؤمنين بذكره بالصفات التي ذكرها، فانحرف مسار الخطاب إلى ذكر جوهر الموضوع الذي يريده معاوية في أخذ الحلافة الاستيلاء على خلافة المسلمين بعد تشويه صورة أمير المؤمنين المسيخ، وهنا يقع الخطاب في استراتيجية تغليطيَّة يعتمدها العارض معاوية من خلال الميل للغموض وتهويل المواقف وتشويه حقيقة الأحداث التاريخية؛ بغية إيهام المتلقي والجهاهير المؤمنة بغية إيهام المتلقي والجهاهير المؤمنة الاستجابة له.

المبحث الثاني: استراتيجيات الخطاب الإعلامي لردِّ أساليب المغالطة عند الخصم أوَّلا: استراتيجيات الإيتوس والباتوس

يستمد الايتوس أهميّته من كونه يشكل عنصرًا فاعلًا ومؤثرًا تأثيرًا مباشرًا في المستمع أو الجهاهير المتلقية، فمنزلة الخطيب السياسي أو الديني وأخلاقه تمكّنه من إقناع الجهات المستهدفة للتمكن من عقولهم والسيطرة عليهم، فهو مظهرٌ بلاغيّ يخوِّل الفرد للسيطرة والزعامة والقيادة ممّا تجعله مؤهلًا لثقة الجمهور، فتظهر نواياه أمام الجميع بأنَّه محبُّ للخير وفاعلٌ للإصلاح على العكس ممّا يضمره، وهذا مرتبط بإيتوس المصداقيَّة التي خلت منها أفعال معاوية قبل حادثة الصلح وبعدها التي عقدها مع الإمام الحسن المنه فيظهر بمظهر الخليفة الذي يصلح أحوال المسلمين.

فنجد مصداق ذلك عبر رسالة الإمام الحسن الله إلى معاوية بعد أن أدعى معاوية أنَّه أولى وأجدى بخلافة الأمَّة الإسلاميَّة .

ما كتبه الإمام الحسن الله في أحقيَّته بقيادة المسلمين:

(إِنَّ عليًّا اللهِ لَمَّا مضى لسبيله يوم قُبض ويوم منَّ الله عليه بالإسلام، ويوم يُبعثُ حيًّا، ولَّاني المسلمون الأمر بعده، فأسأل الله الَّا يزيدنا في الدُّنيا الزائلة شيئًا يُنقصنا به في الآخرة مَّا عنده من كرامته، وإنَّمَا حملني على الكتاب إليك الإعذار فيما بيني وبين الله سبحانه وتعالى في أمرك، ولك إن

۲٠

فعلت الحظ الجسيم، وللمسلمين فيه صلاح، فدعْ التهادي في الباطل وأدخل فيها دخل فيه الناس من بيعتي، فإنَّك تعلم أنِّي أحقّ بهذا الأمر منك عند الله تعالى وعند كلِّ أوَّاب حفيظ، ومن له قلب منيب، واتَّق الله، ودع البغي، وأحقن دماء المسلمين ...)(١٨)

نلحظ في خطاب الإمام الحسن الله استراتيجيّة ايتوس المصداقيّة، وهي مرتبطة ارتباطًا وثيقًا بالذاكرة الخطابيّة في ترتيب الأحداث وسلسلة الأزمات التي مرَّت بها الأمّة الإسلاميّة وقيادة أمور المسلمين بعد وفاة الرسول الأعظم عليه، ومن تحمَّل عبء هذه الرسالة السهاويّة ألا وهو الإمام علي بن أبي طالب الله، وهنا تتمثَّل ايتوس الكفاءة والقيادة والمقدرة الكفائيّة في متابعة نهج أمير المؤمنين الله والدّفاع عن شؤون المسلمين بعد وفاة الرسول واستشهاد أمير المؤمنين الله، وهذه الاستراتيجيّة ناجعة في تحقيق أهداف الخطيب لتظهر مصداقيّته متناسبة مع الأحداث التي يذكرها، والتي يشهد لها التاريخ الإسلامي، أمّا معاوية فهو رجل فاسق مضلل لكلّ أحداث الإسلام، والدليل على ذلك المغالطات الكبرى التي اقترفها في خطاباته وتعارضها مع الواقع وما حدث فيه، فمن أمثلة ذلك رسائله التي وجهها إلى مو لانا الإمام الحسن الله

فكتب معاوية إلى الإمام الحسن الشيء إذ قال: من عَبدِ الله أميرِ اللَّؤمِنينَ إلى الحَسَنِ بنِ عَلِيٍّ: سلامٌ علَيكَ؛ فإنِّي أَحَدُ إليكَ اللهَ اللهَ اللهَ إلَّا هُوَ .

أَمَّا بِعِدُ؛ فَقَد بِلَغني كِتابُكَ، وَفَهِمتُ ما ذَكَرتَ بِهِ رَسولَ الله عَلَيْ مِنَ الفَضلِ، وَهُو أَحَقُّ الأُوَّلينَ والآخِرينَ بالفَضْلِ كُلِّهِ قَديمهِ وحَديثِهِ، صَغيرِهِ وَكبيرِهِ، فَقَد وَاللهِ بَلَّغَ وَأَدَّى، ونَصَحَ وَهَدى؛ حَتَّى أَنْقَذَ اللهُ بِهِ مِنَ التَّهلُكَةِ، وأَنارَ بِهِ مِنَ العَمَى...

وَقَد فَهِمتُ الَّذي دَعُوتَنِي إليهِ مِنَ الصُّلحِ، والحالُ فيها بَيني وَبَينَكَ اليومَ مِثلُ الحالِ الَّتي كُنتُم عَلَيها أنتم وَأبو بَكرٍ بَعدَ النّبي يَنْكَ، ولو عَلِمتُ أَنَّكَ أَضبَطُ مِنِّي للرَعيَّةِ، وأحوطُ عَلى هذهِ الأُمّوالِ، وَأكيدُ للعَدُوِّ، لاَّ جبتُكَ إلى ما دَعُوتَني هذهِ الأُمّوالِ، وَأكيدُ للعَدُوِّ، لاَّ جبتُكَ إلى ما دَعُوتَني إليهِ، وَرَأيتُكَ لِذلِكَ أَهلًا، ولكنِّي قَد عَلِمتُ أَنِّي أَطُولُ مِنكَ وِلاَيةً، وأقدَمُ مِنكَ لِحِذهِ الأُمّا لِيهِ، وَرَأيتُكَ لِذلِكَ أَهلًا، ولكنِّي قَد عَلِمتُ أَنِّي أَطُولُ مِنكَ وِلاَيةً، وأقدَمُ مِنكَ لِحِذهِ الأُمَّةِ عَلِمتُ أَنِي أَطُولُ مِنكَ وِلاَيةً، وأقدَمُ مِنكَ لِحِدهِ الأُمّاتِي، عَلى هذهِ المَنزِلَةِ الَّتي سَألتَني، فَادخُل في طاعَتي، وَلَكَ الأمرُ مِن بَعدي، وَلَكَ ما في بَيتِ مالِ العراقِ مِن مالٍ بالِغاً ما بَلَغَ،

تَحمِلُهُ إلى حَيثُ أَحبَبت، ولَكَ خَراجُ أيِّ كُورِ العِراقِ شِئتَ؛ مَعونةً لَكَ على نَفَقَتكَ، يَجيبها لكَ أمينُكَ، ويَحمِلُها إليكَ في كُلِّ سَنَةٍ؛ ولَكَ ألَّا يستولى عَلَيكَ بالإساءَةِ، ولا تُقضى دونَكَ الأُمورُ، ولا تُعصى في أمر أَرَدت بهِ طاعَةَ اللهِ عز وجل. أعاننا اللهُ وإيَّاكَ عَلى طاعَتِهِ، إنَّه سَميعٌ مُجيبُ الدُّعاء، وَالسَّلامُ)(١٩).

عندما نقرأ نصَّ معاوية نجد في استراتجيات الايتوس والباتوس المضلل، الذي يظهر فيه سياسية القدرة والمهارة في بيان الحجج الوهميَّة، التي تغلفها ألفاظ الإيهام والتضليل، التي تتنافى مع الحقائق التاريخيَّة التي تكشف شخصيَّة هذا الرجل، لو نقف على كلِّ ملفوظ منها نجد المراوغة والعبث اللفظي الذي يغري المستمع؛ بل نجد المغالطات الكبرى التي أثبتها التاريخ لشخصيَّة معاوية، فهو لم يثبته له التاريخ أي موقف من هذه المواقف التي ذكرها في خطبته

والتساؤل الذي يُطرح هنا، ما الأدلة التاريخيَّة التي تثبت أنَّ معاوية أضبط لمتابعة شؤون الرعيَّة، وأحسن سياسيَّة وأكيد للعدو، وأي عدو للإسلام سوى بني أميَّة؛ بل أثبتت الأحداث التاريخيَّة أنَّ معاوية أخلف كلَّ الوعود التي كتبها في حادثة الصلح، ولم يف بأيِّ شرط من الشروط التي وضعها الإمام الحسن الله وأنَّه أخلَّ بجميع المواثيق واعتدى على شيعة عليِّ بن أي طالب الله وسلم زمام الأمور بيد زياد ابن أبيه الفاسق الذي لا يعرف شريعة الإسلام، ولا يعرف من هو؟ حتَّى يجعله يتولَّى شؤؤن المسلمين والأحداث التاريخيَّة والرسائل التي أرسلها الإمام الحسن الله إلى زياد ومعاوية تشهد بذلك.

وأي تجربة مضلَّلة تحوكها الدسائس ضد الإسلام وأهل بيت الرسول الله يدركها معاوية، ثمَّ يوظف معاوية في الوقت نفسه لأجل تحقيق غاياته في تولِّي الخلافة التي يزعم بحسب ادِّعاءاته أنَّه أولى بها، (فأنت أحقُّ أن تجيبني لهذه المسألة، وأن تدخل في طاعتى، ولك الأمر من بعدي؟؟؟).

وهنا يلاحظ انحراف كبير في الخطاب عن شروط المخاطبة والمحاججة بخرق مبدأ التعاون والاستشارة إلى مبدأ العنف والتحريض والتهديد، وهو يعلم يقينًا أنَّ مطالبته بالخلافة لشؤون المسلمين غير شرعيَّة وغير مقبولة، وهي ما تُسمَّى في أسلوب المغالطات بـ (مغالطة المآل

والتضليل)؛ إذ ترتبط هذه المغالطة على ربط صدق دعوى الخطيب لمجرد مآلاتها السلبيَّة بحسب رأي الخطيب (الفاعل السياسي) (٢٠)؛ ولكن حجاجيًّا لا يرتبط صدق أو كذب الدعوى بمآلاتها ونتائجها.

## ثانيًا: استراتيجيَّات خرق قواعد الحوار الجدلي وكشف المغالطات

وفي خطابات أخرى مع الإمام الحسن الله يعمد معاوية إلى توظيف باتوس الإنكار بعد مسألة الصلح التي حدثت والشروط التي اشترط فيها الإمام الحسن الله على معاوية، التي عُدَّت من أهم بنودها الحفاظ على شريعة الرسول الأكرم عله وحقن دماء المسلمين، فقد خرقها جميعًا، وهنا تظهر استراتيجيَّة السلبيَّة والمغالطة من قبل الجمهور في تصديق الخطيب السياسي ذات المآل الدنيوي ليكشف نوايا وغايات معاوية .

فمن الأحداث التي مرَّ بها الإمام الحسن الله أنَّ معاوية اتَّخذ أسلوب التهديد وقد أرسل أشخاص لاغتيال الإمام ودسّ العيون والجواسيس في معسكره، وقد أغرى كثيرًا ممَّن كانوا يبدون ولاءهم إلى الإمام الحسن الله فنقضوا العهود والمواثيق، من ذلك كتابه الله إلى أهل الكوفة بعد نقضهم العهد:

روى الحارث الهمذاني قال: (لَّا مات عليٌّ إلليّ، جاء النّاس إلى الحسن بن عليّ إليّ فقالوا له: أنتَ خليفة أبيك، ووصيُّه، ونحنُ السَّامعون المطيعون لك، فمرنا بأمرك. قال الليّ: كذبتم، والله، ما وفيتم لمن كان خيرًا منِّي فكيف تفون لي؟! أو كيف أطمئن إليكم؟ ولا أثق بكم. إن كنتم صادقين فموعد ما بيني وبينكم معسكر المدائن، فوافوني هناك. فركب، وركب معه من أراد الخروج، وتخلّف عنه خلقٌ كثير لم يفوا بها قالوه، وبها وعدوه، وغروه كها غروا أمير المؤمنين الله من قبله. فقام خطيباً وقال: قد غَرَرتُم وني كها غَرَرتُم مَن كانَ قَبلي، مَع أيّ إمام تُقاتِلونَ بَعدي! مَع الكافِرِ الظّالِم، الّذي لم يُؤمِن بالله، وَلا برَسولِه قَطُّ، وَلا أظهَرَ الإسلامَ هُو وَلا بَنو أُميّة إلّا عَجوزٌ دَرداءُ لَبَعَت دِينَ الله عِوجًا، وهكذا قالَ رسولُ الله عَلَيْ الله عِوجًا،

شكّل الخطاب السياسي عند الإمام الحسن الملي بؤرة الأحداث التاريخيَّة السياسيّة التي

كشفت وجوه المنافقين وحقيقة بني أميَّة ومعاوية، لما يحمله من أنساق ظاهرة ومضمرة تحمل أبعادا سياسيَّة ودينيَّة هامَّة لمن أراد أن يمثِّل الإسلام بخلافته المضللة، وتمَّ فيها خرق قواعد الحوار الجللي الحجاجي؛ لأنَّ معاوية بدسائسه أدخل في دائرة المغالطة والتضليل والاستهواء مستهدفًا الجاهير من أهل الكوفة والشام ليستميلهم بوعوده وإغراءاته الماليَّة وتولِّي إمارات العراق والشام، ولذا يعدُّ الخطاب السياسي عند الإمام الحسن الله هو خطاب إعلامي فاعل ومؤثِّر لكشف الحقائق والمغالطات التي بثَّها معاوية عن أهل بيت رسول الله (صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين)، لذا عمد الإمام الحسن الله إلى توظيف استراتيجية ايتوس التضامن والقيادة الحقيقية لتولِّي خلافة المسلمين لمن هو أولى بها وأحق من معاوية، فكشف الزيغ والإيهام والتضليل لحقائق التاريخ الإسلامي، ومن وقف مساندًا الرسول في دعوته الساويَّة، ومن أدخل رغمًا عنه بالسيف للإسلام.

المبحث الثالث: خصائص أسلوب الخطاب الإعلامي عند الإمام الحسن الله في الردِّعلى المغالطات الكلاميَّة والمنطقيَّة

أوَّلًا: البنيات اللفظيَّة والتركيبية

١\_(التوازي)

يؤدِّي التوازي أثرًا كبيرًا في آفاق الدراسات الأسلوبية فهو يكشفُ عن البنية المسؤولة عن توزيع العناصر اللغويَّة والفنيَّة والدَّلاليَّة داخل العمل الفنِّي سواء أكان شعرًا أم نثرًا.

وعُرِّف التوازي في الدراسات النقديَّة الحديثة أنَّه: ((تماثل قائم بين طرفين من السلسلة اللغويَّة نفسها، وأنَّ هذين الطرفين عبارة عن جملتين لهم البنية نفسها، بحيث يكون بينهما علاقة متينة إمَّا على أساس المشابهة، أو على أساس التضاد)).(٢٢)

والتوازي من المقوِّمات الأسلوبيَّة التي تنشأ نتيجة ترديد وحدات صوتيَّة متساوقة في النصِّ فيمنحه نمطًا خاصًا من الايقاع يتجلَّى في نسق من التناسبات المستمرَّة على مستويات متعدِّدة منها: مستوى تنظيم البنى التركيبيَّة وترتيبها، ومستوى تنظيم الأشكال والمقولات النحويَّة وترتيبها، ومستوى الأصوات والهياكل التطريزيَّة وترتيبها (٢٣).

70

ومن أمثلة ذلك ما ورد في خطابات الإمام الحسن الله إلى الحسن البصري:

(أمَّا بعد، فقد انتهى إليَّ كتابك عند حيرتك وحيرة من زعمت من أمَّتنا وكيف ترجعون إلينا، وأنتم بالقول دون العمل .

واعلم أنَّه لولا ما تناهى إليَّ من حيرتك، وحيرة الأمَّة قبلك لأمسكتُ عن الجواب، ولكنّي الناصح وابن الناصح الأمين، والذي أنا عليه أنّه من لم يؤمن بالقدر خيره وشرَّه، فقد كفر، ومن حمل المعاصي على الله (عزَّ وجل) فقد فجر، إنَّ الله لا يُطاع بإكراه، ولا يُعصى بغلبة، ولكنَّه المالك لما ملّكهم، والقادر ما عليه أقدرهم، فإن ائتمروا بالطاعة، لم يكن الله لهم صادًا ولا عنها مانعًا، وإن ائتمروا بالمعصية فشاء سبحانه أن يمنَّ عليهم فيحول بينهم وبينها فعل، وإن لم يفعل فليس هو الذي حملهم عليها إجبارًا، ولا ألزمهم بها إكراهًا...)(٢٤)

## ٣\_ المفارقة التصادميّة

ومفهوم هذه المفارقة تقوم على التضام الدَّلالي بين الصور المتصادمة / أو الأنساق المتصادمة، لتعزيز الفكرة بعينها أو الصورة بنقيضها لخلق التوتر، وتكثيف الإيحاء، وهنا تؤدِّي المفارقة إلى تبيان المدلول الراسخ من جرَّاء التصادم والتعاكس بين النسقين المتصادمين من خلال تشابك الدَّال والمدلول.(٢٥)

وتعد المفارقة التصادميَّة ارتدادًا نفسيًّا إزاء الصراعات المتوترة لتقوم بمهمة البوح الذاتي عمَّا يعتصرها من أنَّات وأزمات داخليَّة إزاء الواقع المتصدع .

ومن خطب الإمام الحسن الله مع معاوية بعد حادثة الصلح التي خطبها أمام جمع من لسلمين:

(أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ أَكْيَسَ الكَيسِ التُّقى، وَأَحْمَقَ الحُّمقِ الفُجورُ، وَإِنَّكَم لَو طَلَبَتُم ما بَينَ جَابَلْقَ وَجَابَرْسَ رَجُلًا جَدُّهُ رَسولُ الله عَيْلَةَ ما وَجَدتموهُ غَيري، وَغيرَ أَخِيَ الحُسينِ، وقَد عَلِمتُم أَنَّ اللهُ هَداكُم بِجَدَّي مُحَمَّدٍ فَأَنقَذَكُم بِهِ مِنَ الضَّلالَةِ، وَرَفَعَكُم بِهِ مِنَ الجَهالَةِ، وأعزَّكُم بِهِ بَعدَ الفَّلاَيةِ، وأعزَّكُم بِهِ بَعدَ القِلَّةِ، إِنَّ مُعاوِيةَ نازَعني حَقَّا هُوَ لِي دُونَهُ، فَنظَرتُ لِصَلاحِ الأُمَّةِ وَقطعِ الفِتنةِ، وقَد كُنتُم بايعتُموني عَلى أن تُسالِونَ مَن سالمَتُ، وَتُحارِبونَ مَن حارَبتُ، فَرَأيتُ أن أسالِمَ

مُعاوِيَةَ، وَأَضَعَ الحَربَ بَيني وَبَينَهُ وَقَد بايَعتُهُ، وَرَأيتُ حَقنَ الدِّماءِ خَيراً مِن سَفكِها، ولَم أُرِد بذِلِكَ إلَّا صلاحَكُم وَبقاءَكُم، وإن أُدري لَعَلَّهُ فِتنَةٌ لَكُم وَمتاعٌ إلى حِينٍ)(٢١).

ثانيا: البنيات التصويرية

١\_ التكيف الإيحائي

نسق الاستعارة التصويري

ويقوم الخطاب الاستعاري على خرق التطابق في العلاقات اللغويَّة وحصرها في كيان واحد عبر استثهار التنافر بين الدال والمدلول اعتهادًا على الوظيفة المجازيَّة التي تُعدَّ أساس الصورة الاستعاريَّة، فتعمل على استثارة المتلقي وتنشيط مخيلته ليتجاوز البنية السطحيَّة إلى البنية العميقة التي يمكن الوصول إليها عبر عدد من القراءات المنتجه لأبعادها الإيحائيَّة.

وعليه يمكن القول إنَّ الخطاب الاستعاري يتشكَّل من ((ممارسة استبداليَّة وتركيبيَّة على مستوى محوري الاختيار والتأليف))(٢٧) .

ومن ثمَّ فإنَّ الاستعارة انزياح استبدالي، وهي ((تقوم على كلمة واحدة وتستعمل بمعنى مشابه لمعناها الأصلى ومختلف عنه))(٢٨).

وتكمن فضيلة الاستعارة أسلوبيًّا في هذا الواقع الجديد الذي تخلقه، وفي هذا الإيحاء المتولّد عن تردد القارئ بين دلالتين؛ دلالة حرفيَّة غير مقصودة ولكنَّها مدعاة تمنعها القرائن، ولا يمكن أن تتحقق إلَّا في الخيال، ودلالة أخرى محتجبة يطلب من المتلقي استنتاجها بناءً على تلك القرائن (٢٩)

فالبنية السطحيَّة في الاستعارات المتقدِّمة قد أسهمتْ في بلورة البنية العميقة، التي كشفت بدورها عن إثارة المتلقّي وإشراكه، فالاستعارة الدورها عن إيحاءات الصور الاستعارية في النصِّ، فضلًا عن إثارة المتلقّي وإشراكه، فالاستعارة الية تصويريَّة لا ترتبط باللغة فقط، بل بالنسق الاستعاري الذي يُعدُّ استعاريًا.

ولعل من أبرز الأمثلة ما وردعن الإمام الحسن الله عندما وصف أهل البيت الله في الكتاب (وإنَّ مثلنا في كتاب الله كمثل المشكاة، والمشكاة هي القنديل، وفينا المصباح، والمصباح محمَّد على وأهل بيته، والمصباح في زجاجة (الزجاجة كأمَّا كوكب دُرِّي يُوقد من شجرة مباركة) على

47

بن أبي طالب الله لا شرقيَّة ولا غربيَّة معروفة لا يهوديَّة ولا نصرانيَّة (يكادُ زيتها يُضيئ ولو لم تمسسه نارٌ نورٌ على نور يهدي لنوره من يشاء)

ثمَّ أضاف قائلًا اللهِ: (وحقيق على الله أن يأتي وليُّنا يوم القيامة مشرقًا وجهه، نيِّرًا برهانه، عظيمة عند الله حجته، وحقيق على الله أن يجعل وليَّنا رفيق الأنبياء، والشهداء والصديقين والصالحين، وحسن أولئك رفيقًا) (٣٠)

ومن أمثلة ذلك وصيَّة الإمام الحسن بن علي الله إلى أخيه محمَّد بن الحنفيَّة فقال له: اجلس فإنَّه ليس مثلك يغيب عن سماع كلام، يجيا به الأموات، ويموت به الأحياء، كونوا أوعية العلم، ومصابيح الهدى، فإنَّ ضوء النهار بعضه أضوأ من بعض، أما علمت أنَّ الله جعل ولد إبراهيم الله أئمَّة، وفضَّل بعضهم على بعض، وآتى داوود زبورًا، وقد علمت بها أستأثر به محمَّدًا عليه الله المنتقدة علمت المنتقدة المنتقدة

ويتَضح عبر هذين النصّين النسق التهاثيل من التشبيه والاستعارة وظّفهما الإمام الحسن الله ليبين المنزلة الحقيقيَّة لأهل بيت النبوة، وأنَّ الآيات القرآنيَّة التي ذكرها وما فيها من عظمة وتشبيه هي تخصُّهم (أهل بيت الرسالة النبويَّة) فهم المشكاة وضوءها رسول الله على ومن بعده على بن أبي طالب وآل بيته الله.

## نتائج البحث

أُوَّلًا: يمثِّل مفهوم المغالطة من التقنيَّات البلاغيَّة المعاصرة التي تتضمَّن أدوات حجاجيَّة وجدليَّة ومنطقيَّة؛ لبيان الحجج والأساليب المغلوطة التي يحاول بها المتحدِّث أو الخطيب السياسي أن يدلِّل على صحَّة دعواه.

ثانيًا: إنَّ رغبة الخطيب السياسيَّة (منتج الخطاب) يحاول أن يوظِّف أساليب المناورة والادِّعاءات المضللة كاستراتيجيَّة خطابيَّة يكسب بها مشروعيَّة غاياته ومؤداه عبر استهالة الجمهور، التي يخرق بها قواعد الخطاب والحوار الجدلي المنطقي المشروع

ثالثًا: مثَّلت خطابات الإمام الحسن الله استراتيجيَّات خطابيَّة اقناعيَّة مبنية على قواعد النقاش والخطاب المنطقى المستند على أدلَّةٍ ومرجعيَّات تثبت أحقيَّته في الخلافة عبر دعواه

المدعمة بالمحاججة القرآنيَّة، والأحداث والوقائع التاريخيَّة.

رابعًا: تكمن بلاغة المغالطة في الخطابات السياسيَّة في قدرة منتج الخطاب على التأثير في الجماهير بتضليله وتمويه وتخويفه وتوظيف الحيل والمراوغة والمغالطات المنطقيَّة للوصول إلى أهدافه من سبل العنف والقوة والأغواء والاستهواء، وهذا ما لحظناه في ردود معاوية بن أبي سفيان ورسائله للإمام الحسن بن على المنا

خامسًا: في البحث ثبت عبر استعراض الخطب أنَّ الإمام الحسن الله وظَف استراتيجيَّة الإيتوس بمختلف أنهاطها من إمكانيَّات لغويَّة وبلاغيَّة وحجاجيَّة للرد على ادِّعاءات معاوية المضللة المعتمدة على المهارة الكفائيَّة في كشف مغالطات المصادرة عن المطلوب والمشروع، ومغالطة المال والمارب التي كان يهدف معاوية لتحقيقها.

سادسًا: إنَّ من وظائف بلاغة المغالطة تكشف تفنيد دعوى المعارض السياسي معاوية عبر استراتيجيَّة الباتوس، التي يقوم بعرض مغالطة الاتِّهام، وهو التشكيك في مشروعيَّة أو أهليَّة الشخص السياسية بدعوى مغالطة مضللة بحكم قلة التجربة والإدارة والقيادة، فتصرف ذهن المستمع عن فحوى دعوى القضيَّة الحقيقيَّة إلى أمور أخرى، وهنا ما يحدث عن معاوية مغالطة الانحراف والانزلاق عن مفهوم الشرعيَّة لخلافة المسلمين بعد الرسول الأعظم عليه؛ لكن الإمام تمكن بحنتكه السياسيّة الناجعة أن يفنِّد دعوى المعارض السياسي بالبرهنة بالبينة والحدث؛ لتؤهله لأن يكون هو الخليفة الشرعي بهدم ادعاءات معاوية المضللة و تفنيدها.

\_ معنى استراتيجية الأيتوس: وهي الإدارة الفاعلة الرابطة بين طبيعة الخطاب والدور الذي يؤدّيه صاحب الخطاب، والصورة التي يرسمها الخطيب السياسي لنفسه.

\_ معنى استراتيجية الباتوس: وهي الإدارة التي يستعملها الخطيب السياسي لأجل إثارة مشاعر المستمع واستهدافه عاطفيًا

## --- الهوامش الله الم

١-معنى استراتيجية الأيتوس: وهي الإدارة الفاعلة الرابطة بين طبيعة الخطاب والدور الذي يؤدّيه صاحب الخطاب، والصورة التي يرسمها الخطيب السياسي لنفسه.

٢-معنى استراتيجية الباتوس: وهي الإدارة التي يستعملها الخطيب السياسي لأجل إثارة مشاعر المستمع
 واستهدافه عاطفيًا

٣-ينظر بلاغة المغالطة في الخطاب السياسي: د. عبد الوهاب صديقي، ٤٤ ـ ٥٤

٤-ينظر موسوعة البلاغة في ثلاثة أجزاء: د. عهاد عبد اللطيف واخرون، ترجمة نخبة إشراف عهاد عبد اللطيف، المركز القومي للترجمة، ٢٢

٥-ينظر بلاغة المغالطة في الخطاب السياسي: د: عبد الوهاب صديقي، ٤٧

٦-المصدر نفسه ٥١.٥٥، ينظر دائرة الحوار ومزالق العنف: د. محمَّد العمري، ط١، ٢٠٠٢٢، إفريقيا الشرق، ٤٣

٧-إجماليَّة الألفة النص ومتقبله في التراث النقدي: شكري المبخوت،١١، بلاغة الجمهور (مفاهيم وتطبيقات): ١٢٩

٨-كشف الغمَّة: ج٢/ ١٩٦، أعيان الشيعة: ج١/ ٥٤، مكاتيب الأئمَّة: ج٣/ ١٤

٩-حلية الأولياء: ج٨/ ٣٥٨، كشف الغمة: ج٢/ ١٩٧، بحار الأنوار ج٤٤، ص٥٥، ج٦/ مكاتيب الأئمَّة: ح٣/ ١٢٠.

١٠ - ينظر مكاتيب الأئمَّة: ج٣/ ٢٨.

١١ - مقاتل الطالبيين: ص٦١، بحار الأنوار: ج٤٤، ص٥٥، ج٥، شرح نهج البلاغة لأبن أبي الحديد: ج١، ٣١،

١٢ - ينظر بلاغة المغالطة في الخطاب السياسي (دراسة في آليات الاقناع واستراتيجيات التأثير)، د: عبد الوهاب

صديقي، ١٢٤، الحجاج وبناء الخطاب في ضوء البلاغة الجديدة: ٦٤

۱۳-الزخرف: ٤٤

١٤ - مكاتيب الأئمَّة: ج٣/ ٢١\_٢٢

١٥ - المصدر نفسه: ج٣/

١٦ - المصدر نفسه: ٣/ ٣٣ .

١٧ - المصدر نفسه: ج٣/ ٢٤.

١٨ - مكاتيب الأئمَّة: ج٣/ ٢٣

١٩ - المصدر نفسه

· ٢- الحجاج والمغالطة من الحوار في العقل إلى العقل في الحوار: ٤٣، ينظر الحجاج في البلاغة المعاصرة بحث في بلاغة النقد المعاصر: ٤٢

٢١ - مكاتيب الأئمَّة: ج٣/ ٣١

٢٢-شعرية القصيدة العربية المعاصرة (دراسة أسلوبية): ١٤٤



٢٣ - قضايا الشعرية: ٤٣

٢٤ - مكاتيب الأئمَّة: ج٣/ ٥٤.

٢٥-ينظر حداثوية الحداثة: عصام شرتح، ٤٠. ينظر القول الشعري (منظورات معاصرة): رجاء عيد، ١٩٨

٢١- اللسانيات وتحليل النصوص: ٢١٠.

٢٢ - بنية اللغة الشعرية: ١١٠

٢٦ - مكاتيب الأئمَّة: ج٣/ ٣٤

٢٧-اللسانيات وتحليل النصوص: ٢١٠.

٢٨-ظ عناصر الوظيفة الجمالية في البلاغة العربية : ١١٠

٢٩-المصدر نفسه: ١١٢.

٣٠-مكاتيب الأئمَّة: ج٣: ١٤\_١٣

۳۱-المصدر نفسه: ج۳/ ۲۰

## (٣١

## - المصادر والمراجع اللاست

\* أعيان الشيعة: السيد محسن العاملي ، مكان النشر ، دمشق ، مطبعة ابن زيدان ، ١٩٥٩

\* اللسانيات وتحليل النصوص : رابح بوحوش ، ط٢، عالم الكتب الحديث ، اربد ، ٢٠٠٩.

\* المغالطات المنطقية بين التحقق والتوهم (مداخل مفهومية وسياقات استدلالية تحت الضوء)د: احمد التميمي، دار الروافد الثقافية \_ناشرون، ط١٠٢٠٢ \* بلاغة المغالطة في الخطاب السياسي دراسة في آليات الاقناع واستراتيجيات التأثير: د. عبد الوهاب صديقي، دار كنوز المعرفة للنشر والتوزيع ٢٠٢١ \* حلية الأولياء وطبقات الاصفياء، أبو نعيم احمد بن عبد الله الاصبهاني (٣٠٤)، الناشر مطبعة السعادة: \* شعرية القصيدة العربية المعاصرة (دراسة أسلوبية):

\* عناصر الوظيفة الجالية في البلاغة العربية: د: مسعود بودوخة ،ط١، عالم الكتب الحديث ، اربد

د. محمد العياشي كنوني ،ط١، عالم الطتب الحديث،

اربد الأردن ۲۰۱۰

\* كشف الغمَّة في معرفة الائمة ، بهاء الدين الاربلي علي بن عيس ، قم المقدسة

\* مقاتل الطالبيين: أبو الفرج الاصفهاني علي بن الحسين (٣٥٦)، القاهرة ، دار احياء الكتب العربية \* موسوعة البلاغة في ثلاثة أجزاء: د. عاد عبد اللطيف واخرون، ترجمة نخبة إشراف عاد عبد اللطيف، المركز القومي للترجمة،

\* الحجاج في البلاغة المعاصرة بحث في بلاغة النقد المعاصر: د. محمد سالم محمد الأمين ، دار الكتاب الحديد ، ٢٠٠٨

\* دائرة الحوار ومزالق العنف: د. محمَّد العمري، ط١، ٢٠٠٢٢، إفريقيا الشرق،

\* قضايا الشعرية: رومان جاكوبسون ، ترجمة محمد الولي ، ومبارك حنون ، ط١، دار توبقال ، المغرب ،

\* بحار الأنوار الجامعة لدررأخبار الائمة الاطهار، العلامة المجلسي

\*بلاغة الجمهور (مفاهيم وتطبيقات): مجموعة باحثين ،البصرة ، دار شهريار،٢٠١٧

\* مكاتيب الأئمَّة الامام الحسن والحسين وعلي بن الحسين ومحمد بن علي : علي الاحمدي الميانحي ، تحقيق ومراجعة مجتبى فرجي، قم المقدسة ، مركز دار حديث

# دراسة المعاني التربوية والاجتماعيّة على المراحسن الملا



أ.د. دلال عباس المعهد العالي للدكتوراه الجامعة اللبنانيَّة / لبنان

## 

إنَّ دور الإمام الحسن الله منبث منبث من الدَّور الرساليّ لأئمَّة أهل البيت الله وهو "صيانة الرسالة" في المرحلة التي تلت مرحلة النبوّة، أي مرحلة التأسيس وصنع الأمَّة الرساليّة، وتكوين المجتمع المؤمن، فصيانة الرسالة تعني تجسيد التعبير القرآنيّ: "اليوم أكملت لكم دينكم"، وهي القاسم المشترك في مواقف الأئمَّة جميعًا وأعمالهم؛ أمَّا الاختلاف الظاهريّ بين مواقف كلِّ منهم، فهو ليس اختلافًا مبدئيًّا؛ لأنَّ كيفيَّة صيانة الرسالة تختلف من مرحلة إلى أخرى ومن ظرفٍ إلى ظرفٍ آخر.

لقد كان دورُهم جميعًا صونَ الرسالة والشريعة وحفظَها من التحريف، أي حفظ تعاليمها وأحكامها وعقائدها ومفاهيمها وأخلاقِها وقيمها كافةً، كي لا يُصيبها ما أصاب الرسالات السابقة من تحريفٍ بعد وفاة المرسلين.

إنَّ الأمَّة التي ربَّاها النبيِّ عَلَيْ تربية رساليَّة، وجدت نفسها بعد انتقاله إلى البارئ الأعلى وجهًا لوجه أمامَ إغراءات الإمْرة والسّلطة، وهذه محنة وابتلاء عظيمان، فهذه النفوس التي كانت ضعيفة، ولم تتربّ تربية كاملة على تعاليم القرآن أو تفهم مقاصده، لتفاوتِ الأوقات التي أعلن فيها الناس إسلامهم في حياة النبيّ، والأعداد الكبيرة التي أسلمت بعد فتح مكَّة، قبل أنْ تفهم شيئًا من تعاليم الدين، أخذتِ النزعاتُ والأهواءُ تتفاعلُ فيها، فبرزت مسألةُ السقيفة، وحُرِّفت قيادة الأمَّة الرساليَّة بالشكل الذي نعرفه، وبلغ التحريف مداه في عهد الخليفة الثالث، وكانت نتيجتُه بعد الستشهاد أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب الله وصول معاوية إلى الحكم.

هذه المشكلة تركَّزت زمن الإمام علي بن أبي طالب الله واستطاع الإمام الله إبَّان المدَّة القصيرة من حكمة أن يصون الرسالة منها ويقدم الأنموذج الرساليّ للحكم على الرغم من قصر المدَّة التي حكم فيها، لكنَّ سيرتَه الشخصيَّة وطريقة حكمِه، التي نقرأها في كتبِ التكليف التي كان يُرسلها إلى ولاته في الأمصار، لاسيًّا كتابه إلى مالك الأشتر حين ولاه مصر، تقدِّم المثل الأعلى لشكل الحكم الإسلاميّ العادل، والعدالة السياسيَّة والاجتماعيَّة في الإسلام. أمَّا الإمام الحسن الله فالبلاء الذي تعرَّض له كان سببَه زيفُ معاوية، وسُمعتُه التاريخيَّة

TO THE PARTY OF TH

المزيَّفة أيضًا، التي جعلت الجمهور (العوام، أو بحسب تعبير أمير المؤمنين الرَّعاع) يؤمن بأنَّه أحدُ الصَّحابة مثله مثلُ الإمام علي اللهِ وأنَّ الصِّراعَ بينها إنَّها هو صراعٌ بين صحابيَّينِ، أو عشيرتينِ من قريش، وراج سوق المغالطات ووضع الأحاديث، التي كان معاوية وإعلامه المتمثِّل بالفقهاء ورواة الحديث - الذين أغدق عليهم الأموال - يروّجونها بين الجهاهير، فاختلط الأمرُ على الناس ولم يعد باستطاعتهم التمييزُ بين الحقّ والباطل.

يهدف هذا البحث إلى الإضاءة على قضيَّة التربية والتعليم وعناصرها ووسائطها في سيرة الإمام الحسن اللي وفي وصاياه، اعتمادًا على المنهجينِ الوصفي والتحليلي.

يُقسَّم البحث على مقدِّمة عامَّة تتناول موضوع التربية والتعليم لغويًّا ومفهوميًّا ودينيًّا، ومتن يتضمَّن الإجابات عن الأسئلة الآتية:

\* هل التعليم والتربية عمليَّتان منفصلتانِ أم مترابطتان، ولماذا قُدِّمت لفظة التربية على لفظة لتعليم؟

\* ما هي قيمة العلم والمعرفة والتوجيه والإرشاد والتزكية في النصِّ القرآنيّ، وفي أحاديث المعصومين؟ لا سيَّا أنَّ الأئمَّة المعصومين هم الذين تولَّوا التعليم بعد رسول الله عَلَيْ؛ فقد ورد: "أنَّه كان بين السَّلف من الصّحابةِ والتَّابعين اختلافٌ في كتابةِ العلم، فكرهها كثيرٌ منهم، وأباحها طائفةٌ، وفعلوها منهم عليٌّ وابنه الحسن إلله"

\* متى تبدأ عمليَّة التربية، وما هي عناصرها ووسائطها، وأبعادها الاجتماعيَّة في النصِّ القرآنيِّ وفي أحاديث النبيِّ عَيُلاً، وفي وصايا الأثمَّة لا سيَّما الإمام الحسن اللهِ.

\* ما هي أهميَّة القدوة والرموز في عمليَّة التربية والتعليم، وكيف يتجلَّى ذلك في سيرة الإمام الحسن وأقواله؟

ستجيب هذه الورقة عن هذه الأسئلة وما يتفرَّع عنها وصولًا إلى النتيجة المبتغاة.

## الكلمات المفتاحيّة:

التربية والتعليم؛ عناصر التربية؛ التربية في القرآن وأحاديث المعصومين، الإمام الحسن الله المربّى القدوة، الرموز الدينيَّة، الفروق الفرديّة.

٣٤



#### ----- Abstractı⊱---

The role of Imam Al-Hasan (peace be upon him) stems from the doctrinal role of the Imams of Ahl al-Bayt (peace be upon them), which is "safeguarding the message" in the phase following the prophethood, namely the phase of establishing and creating the canonical nation, Ummah, and forming the believing society. Safeguarding the message means embodying the Quranic expression: "Today I have completed your religion for you, perfected My favour upon you, and chosen as your religion Islam.", which is the common denominator in the positions and actions of all the Imams. As for the apparent differences in the positions of each of them, it is not a doctrinal difference, because the methods of preserving the message vary from one stage to another in accordance with the specific circumstances of each stage.

Their role is to safeguard the message and the Shari'ah, preserving both from distortion, i.e., to preserve its teachings, rulings, beliefs, concepts, ethics, and all its values, so that it does not suffer the fate of previous messages, which were subject to distortion after the passing of the messengers.

The Ummah that was nurtured by the Prophet (peace be upon him and his family) with prophetic guidance found itself, after his passing to the Highest Creator, face to face with the temptations of authority and power. This is indeed a great temptation and tribulation for weak souls and for those that had not been fully enlightened by the teachings of the Qur'an and never understood its purposes. Especially, for the large numbers, who embraced Islam only after the conquest of Mecca without understanding anything of its teachings.

The leadership of the prophetic nation was distorted as we know. The distortion reached its full extent during the reign of the third caliph, as a result of which, after the martyrdom of Amir al-Mu'minin Ali bin Abi Talib, peace be upon him, Mu'awiya came to power.

This problem intensified during the reign of Imam Ali ibn Abi Talib, peace be upon him. Despite the short duration of his rule, Imam Ali, peace be upon him, was able to safeguard the message and provide an apostolic model of governance. He ruled for a short period. However, his personal conduct, his model of governance,



The second secon

and the theory he formulated for prophetic Islamic governance, which we read in the books of appointment he sent to his governors, especially his letter to Malik al-Ashtar when he appointed him as the governor of Egypt, this theory, which he himself practiced and applied represents the highest example of the form of just Islamic governance, political justice, and social justice in Islam.

As for Imam al-Hasan, peace be upon him, the affliction he faced was caused by the deception of Muawiyah and his falsified historical reputation. This reputation falsely portrayed him as one of the companions, similar to Imam Ali, peace be upon him, and framed their conflict as merely a dispute between two companions or two clans of Quraysh. This misconception was widespread due to the fabrications and manipulation of narratives by Muawiyah and his propagandists, represented by the jurists and hadith narrators whom he lavished money on. This misinformation clouded people's judgment, making it difficult for them to distinguish between truth and falsehood. Even the supporters of Imam Hasan, peace be upon him, did not fully comprehend the reasons for making the peace treaty with Muawiyah until this tyrant seized power, and cloaked himself in the robes of Islam. and fabrication the companionship of the Prophet. Only then did his true intentions become apparent in the words he said after violating the peace treaty.

This research aims to shed light on the issue of education and its elements and means in the biography and commandments of Imam Hasan, peace be upon him, based on descriptive and analytical methodologies.

Here is a general introduction that addresses the subject of education linguistically, conceptually, and religiously, and a body that includes answers to the following questions: – Are education and upbringing two separate processes or interrelated ones, and why was the term "upbringing" prioritized over "education"? – What is the value of knowledge, guidance, direction, and purification in the Quranic text and the sayings of the infallible, especially since the infallible Imams were the ones who undertook education after the Messenger of Allah, peace and blessings be upon him and his family? It is reported that "Among the predecessors from the Companions and the Successors, there was a difference regarding the writing of knowledge. Many of them disliked it, while a group permitted it, and some of them







did it, including Ali and his son Al-Hasan, peace be upon them." – When does the process of upbringing begin, what are its elements and means, and what are its social dimensions in the Quranic text, the sayings of the Prophet, peace and blessings be upon him and his family, and the commandments of the Imams, especially Imam al-Hasan, peace be upon him and them? – What is the importance of role models and symbols in the process of upbringing and education, and how does this manifest in the biography and sayings of Imam al-Hasan?

The current paper will answer these questions and their related aspects, leading to the desired conclusion.

**Keywords:**education, Elements of education, Education in the Qur'an and Hadiths of the Infallibles, Imam Hasan (peace be upon him), Role model, Religious symbols, individuals.





#### تمهيد

إنَّ عمليَّة التربية والتعليم في الإسلام عمليَّة مستمرَّة من المهدِ إلى اللحد، باتبًاع تعاليم القرآن والسنَّة النبويَّة الصحيحة، وما ورد عن الأثمَّة المعصومين ﴿ وهذه العمليَّة تبدأ قبل الولادة وبعدها وفي مختلف مراحل العمر؛ وقد وصف إمامُ التقين عليِّ بنُ أبي طالب ﴿ الإسلام بقوله: "إنَّ هذا الإسلام دينُ الله الذي اصطفاه لنفسه، ثمَّ جعلَهُ لا انفصامَ لعُرُوتِه، ولا فكَ لحُقته، ولا انهدامَ لأساسِه، ولا زوال لدعائمه، ولا انقلاع لشجرته، ولا انقطاع لمدَّتِه، ولا عَفاءَ لشرائِعِه، ولا جذَّ لفروعِه "(۱)، والله عزَّ وجلَّ وصف القرآن بقولِه: ﴿ إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِحْرٌ وَقُرْآنٌ مُّبِينُ لِيسَاءِ وَمَنَّ للرَّانِ وَاللهُ عَزَّ وجلَّ وصف القرآن بقولِه: ﴿ إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِحْرٌ وَقُرْآنٌ مُّبِينَ لينذر من كان حيًّا ﴾ (يس/ ٢٩ - ٧٠)؛ ﴿ إِنْ هُو إِلاَّ ذِحْرٌ لِلْعَالَمِينَ \* لَيْنُ شَاءَ مِنْكُمْ أَنْ يَسْتَقِيمَ ﴾ لينذر من كان حيًّا ﴾ (يس/ ٦٩ - ٧٠)؛ ﴿ إِنْ هُو إِلاَّ ذِحْرٌ لِلْعَالَمِينَ \* لَيْنُ اللهُ عَنْ والمرسَلين والحُبَّةُ ومثلُ الله نباء على جميع المخلوقين من أهلِ السهاوات والأرضين "٢٠؛ وعن الرسول الأكرم على أنّه قال: "مثلي ومثلُ الأنبياء كمثَلِ رَجلٍ بني دارًا فأتمَّها وأكمَلها إلا موضع لَينَةٍ، فجعل الناس يدخلونها ويتعجبون منها ويقولون: لولا موضعُ اللَّبِنَة! قال رسولُ الله عَنْ فأنا موضع اللَّبِنَة، جئتُ فختم بنبيكم النبين، فلا نبيَّ بعده فختمتُ الأنبياء "٣٠)؛ وقال الإمام جعفر الصادق: "إنَّ الله ختم بنبيكم النبين، فلا نبيَ بعده أبدًا، وأنزل فيه تبيانَ كلَّ شيءٍ، وخلَقكم وخلق السهواتِ والأرضَ، ونبأ ما قبلكم، وفصلَ ما بينكم وخبرَ ما بعدَكم..." (١٤)

من كلام الله عزَّ وجلَّ ومن كلام المعصومين وأحدهم الإمام الحسن الله عنَّ وجلَّ ومن كلام المعصومين وأحدهم الإمام الحسن الله عنَّ والمعرفة والعلوم في مختلف المجالات يسترشدُ الناس في ما يقولُون وما يفعلُون؛ يعلِّمون أنفسهم ويربُّونها، ويعلِّمون الموكلَ إليهم تعليمُهم وتربيتُهم.

## ما المقصود بالتربية والتعليم؟

هل التربية والتعليم مفهومان مستقلان عن بعضها أم متلازمان؟ إنَّ ورود لفظتَي التربية والتعليم معًا كأنَّها مصطلحٌ واحدٌ، يعني أنَّها متلازمان تلازمًا شرطيًّا، ومترابطان ترابطًا عُضويًّا، وأنَّها قضيّةٌ واحدةٌ لا قضيَّتين. أمَّا تقديم مصطلح التربية على مصطلح التعليم، فعلى الرّغم من أنّ التربية لا تتحصَّل إلَّا من خلال عمليَّة التعليم، تبقى عمليَّةُ التعليم قاصرةً ما لم

(۳۸

تتحقَّق من ورائها عمليَّةُ التربيةِ، فالتربيةُ هي الهدفُ النهائيُّ للتعليم.

لُغويًّا: التربيةُ مشتقَّةٌ بحسب معجم مقاييس اللغة من الجذرين (أَرَبَ) و (رَبَأَ) اللذين يدلَّان على أصلِ واحدٍ وهو الزيادةُ والنياءُ والعُلُوّ، ويُقال ربَّيتُه إذا غَذَوْتُه، وهذا ممكنٌ على معنيين أحدهما أنَّه إذا رُبِي نيا وزكا وزاد، والآخر من التربيب، ويجوز أن تكون إحدى الباءات ياءً والوجهان جيّدان (و)؛ والتربية بحسب المصباح المنير من (ربو)، والرّبا: الفضل والزيادة، وهو مقصورٌ على الأشْهَرِ، ورَبِيَ الصغيرُ من باب تعب، و ربا يربو من باب عَلا: إذا نشأ، ويتعدَّى بالتضعيف، فيقال: ربّيتُه فتربّى (تَهُ وفي تاج العروس، "ربو - ربا الشيءُ رُبُوًّا، أو رباءً: زاد ونيا وعلا؛ وأربيتُه: نمَّيتُه وهو الصواب، وربّيتُه تربيةً أي غَذَوْتُه (()).

أمَّا التربية كما عرَّفها المُحْدَثون فهي "تنمية الوظائف النفسيَّة بالتمرين حتَّى تبلغ كمالها شيئًا فشيئًا، تقول: ربّيتُ الولدَ إذا قرّيتَ ملكاتِه ونمّيتَ قدراتِه، وهذّبت سلوكه، حتى يصبح صالحًا للحياة في بيئة معيَّنة، وتقول: تربّى الرجلُ إذا أحكمتْه التجاربُ ونشّاً نفسهُ بنفسه "(^) لم ترد كلمة التربية في القرآن الكريم، وإنّما ورَدَ الفعل ربّى بالمعنى الماديّ في قوله تعالى: ﴿قَالَ أَمُ نُربًّكَ فِينَا وَلِيدًا وَلَبِثْتَ فِينَا مِنْ عُمُرِكَ سِنِينَ ﴾ (الشعراء/ ١٨)، وعن الوالدين: ﴿وَاخْفِضْ لَمُمَا جَنَاحَ الذُّلِّ مِنَ الرَّحْمةِ وَقُلْ رَبِّ ارْحَمْهُمَا كَمَا رَبّيكانِي صَغِيرًا ﴾ (الإسراء/ ٢٤). وعن الرسول الأكرم: إنّ الله ليربيّ لأحدكم الصدقة كما يُربيّ أحدُكم ولدَه، حتَّى يلقاه يوم وعن الرسول الأكرم: إنّ الله ليربيّ لأحدكم الصدقة كما يُربيّ أحدُكم ولدَه، حتَّى يلقاه يوم فإنّ الله يُربّيها لصاحبها كما يُربيّ أحدُكم فِلْوَهُ أو فصيلَهُ... حتى تكونَ أعظمَ من الجبل العظيم "(١٠)، وعن عليّ بن أبي طالب في مدح الأنصار: "هم والله ربّوا الإسلامَ كما يُربّى الفِلْوُ... "(١١)

أمَّا مصطلح التربية فنجده في ما بعد في كلام الإمام زين العابدين والأئمَّة من بعده إلى يقول الإمام زين العابدين الملي في دعائه لأبويه: "اللهمَّ اشكرْ لهما تربيتي... أينَ إذًا يا إلهي طولُ شُغلِهما بتربيتي؟ "(١٢)؛ وفي دعائه لأولاده: "وأعنِّي على تربيتهم وتأديبهم وبرِّهم "(١٢). وعن موسى الكاظم اللي: "ثمانيةُ أشياء من كن فيه أدخله الله الجنَّة ونشر عليه الرحمة: "من آوى اليتيم وبرَّ والديه، وأحسن تربية وُلْدِه، ورَفَقَ بمملوكه... "(١٤)، وعن الحسن العسكريّ اللي: "ومن رحمته (أي الله عزّ

وجل)... أنَّه جعل القوَّة في أمّهِ (أي أمّ الإنسان) ورقَّقَها عليه لتقومَ بتربيته وحَضانته، فإنْ قسا قلبُ أمِّ من الأمَّهاتِ، أوجب تربيةَ هذا الطَّفل وحَضانته على سائر المؤمنين "(١٠)

ثمَّة في القرآن الكريم وفي أحاديث المعصومين كلمات أخرى مثل إرشاد وتأديب وتزكية ودلالة وهداية، يقارب معناها إلى حدٍّ كبير معنى كلمة تربية، لا مجال في هذا البحث للتوسّع فيها.التربية والتعليم عمليَّة واحدة لا عمليَّتين منفصلتين، والتربية عمليًّا مقدَّمةٌ على التعليم قدْرًا وأهميَّة، وهي الهدفُ الأساسيُّ من التعليم.

أمًا في علم النفس فتُعرَّف التربية "أنَّها عمليَّة منتظمة أو مستمرَّة تهدف إلى توجيه النموِّ البدني والعقلي والنفسي أو بشكلٍ عام لتوجيه التنمية الكاملة لشخصيَّة الأفراد في اكتساب العلوم البشريَّة وفهمِها، وفهمِ المجتمع للمعايير، فضلًا عن المساهمة بازدهار مواهبهم "(١٦) التعليم

لغة بحسب الفراهيدي من "عَ لِ مَ يعلمُ علمًا، نقيض جَهِلَ ... وأعلمتُه بكذا أي أشعرتُه، وعلّمتُه تعليمًا "(١١)، وبحسب ابن منظور من: "عَ لِ مَ ... العلم نقيض الجهل ... وعلمتُ الشيء أعلمُه عِلمًا: عَرَفتُه ... وعلّمه العلمَ وأعلَمهُ إيّاه فتعلّمهُ ... وعلّمتُهُ الشيءَ فتعلّم ... والتشديد هنا ليس للتكثير "(١١)، وفي القرآن وصفَ الله عزّ وجلّ نفسَه على أنّه المعلّم، وهذا تأكيد على أهميّة التعلّم والتعليم: ﴿ افْرَأُ وَرَبُّكَ الْأَكْرَمُ \* الّذِي عَلّمَ بِالْقَلَمِ \* عَلّمَ الْإِنْسَانَ مَا لَا يَعْلَمُ \* (العلق/٣-٥)؛ و ﴿ الرّحن/ ١-٤)؛ و ﴿ الرّحن/ ١-٤)؛ و ﴿ وَ الرّحن اللهِ عَلّمَهُ الْبَيَانَ ﴾ (الرحن/ ١-٤)؛ و ﴿ وَ وَ عَلّمَ اللهِ عَلَمُ مَنْ عَنْدِنَا وَعَلّمْنَاهُ مِنْ لَدُنّا عِلْمَ \* قَالَ لَهُ مُوسَىٰ هَلْ وَ وَ فَوَجَدَا عَبْدًا مِنْ عِبَادِنَا آتَيْنَاهُ رَحْمةً مِنْ عِنْدِنَا وَعَلّمْنَاهُ مِنْ لَدُنّا عِلْمَ \* وَلَعْلَمُ مُن اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

ومدح العلماء ﴿... يَرْفَعِ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ (المجادلة/ ١١).

وفي الحديث أنَّ رسولَ الله عَيْلاً قال: "إنَّ معلَّمَ الخيرِ يستغفرُ له دوابُّ الأرضِ وحيتانُ البحر،

i e

وكلُّ ذي روحٍ في الهواء، وجميعُ أهلِ السماءِ والأرضِ "(١٩). وثمَّة توصيات كثيرة بخصوص تذكية العقل وتقويته، بعضها له جوانب ماديَّة، وبعضها له جوانب معنويَّة، كقول أمير المؤمنين اللهِ:
"أدب العلماء زيادةٌ في العقل..."(٢٠)

أي أنَّ مجالسة العلياء وتعلّم آدابهم، والنظر إلى أفعالهم وأخلاقهم موجبة لزيادة العقل؛ وقال أمير المؤمنين أيضًا: "خيرُ القلوب أوعاها"، وقال: لا تُحدُّث بالعلم السّفهاء فيكذّبوك، ولا الجهّال فيستثقلوك، ولكنْ حدَّث به من يتلقّاه من أهله بقبولٍ وفهم، يفهمُ عنك ما تقول، ويكتم عليك ما يسمع، ومنعه من غير مستحقّه فإنَّ لعلمك عليك حقًّا، كما أنَّ عليك في مالكَ حقًّا بذلُه لمستحقّه (١٢١)؛ وقال: "إذا كان الآباءُ هم السببُ في الحياة، فمعلّمو الحكمةِ والدين هم السببُ في جودتها (١٢١)؛ ووال: "إذا كان أمير المؤمنين المن أنَّ من واجبات الحاكم العادل، (وتاليًا مسؤوليَّة الدولة) إخراج الناس من جهلهم بتعليمِهم، وتعليمُهم يكون هدفُه المعرفة: "أيُّها الناس ... أمَّا حقّكم عليَّ فالنصيحةُ لكم وتوفير فيثكم عليكم، وتعليمكم كي لا تجهلوا، وتأديبُكم كيها تعلموا (١٣٦٠)، وقال في خطبة بعليم، "منّا معلّم المجالم، وليكنُ تأديبُه بسيرتِه قبل تأديبه بلسانه، ومعلّم نفسه ومؤدّبُها بتعليم نفسه ومؤدّبُها الناس ومؤدّبهم الناسِ ومؤدّبهم "(٢٠٠)؛ وفي الثقافة الدينيَّة تعادل كلمة التزكيةِ كلمة التربية، أيْ أنَّ من تركّى فقد طوى درجات الكهال، ولكنَّ امتلاك التعليم والوعي غيرُ مساوٍ التربية، أيْ أنَّ من تركّى فقد طوى درجات الكهال، ولكنَّ امتلاك التعليم والوعي غيرُ مساوٍ للكهالِ البشريّ في ما يتعلّق بعض العلوم.

إنَّ التربية والتعليم مترابطان مفهوميًّا ترابط العلَّة والمعلول، ترابطًا وتواصلًا بَيْنِيًّا، أيْ أنَّها ليسا عاملين منفصلين، وإنَّها يجتمعان في مواقع المارسة والتطبيق ويتكاملان، فالتربية لا يمكن أنْ تتحقَّق من دون التربية؛ وفي القرآن استُخدم مفهوم التزكية الأقرب إلى التربية أربع مرَّات مع كلمة التعليم:

﴿ رَبَّنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكِّيهِمْ اللَّهِمَ اللَّهِمَ اللَّهُمُ اللَّهُ وَيُعَلِّمُهُمُ اللَّهِمَ اللَّهُ وَيُعَلِّمُهُمُ اللَّهُ وَيُعَلِّمُهُمُ اللَّهُ وَيُعَلِّمُهُمُ اللَّهُ وَيُعَلِّمُهُمُ اللَّهُ وَيُعَلِّمُ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْهُ مَا يَاللَّهُ وَيُعَلِّمُهُمْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَيُعَلِّمُ اللَّهُ وَيُعَلِّمُ اللَّهُ وَيُعَلِّمُ اللَّهُ وَيُعَلِّمُ اللَّهُ وَيَعْلَمُهُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَيَعْلَمُهُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَهُ عَلَّهُمْ مُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ مُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ ولَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ واللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ ولَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ



التزكية، إشارة إلى أنَّ التعليم مقدَّمةٌ لازمةٌ للتزكية، لكنْ في الآيات الثلاث الأخرى جاءت كلمةُ التزكية قبل التعليم للدَّلالة على أنَّ الهدف الأساسيّ هو التزكية:

﴿ كَمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مِنْكُمْ يَتْلُو عَلَيْكُمْ آيَاتِنَا وَيُزَكِّيكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُعَلِّمُكُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُعَلِّمُكُمْ مَا لَمُ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ ﴾ (البقرة/ ١٥١)

﴿ لَقَدْ مَنَّ اللهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْ أَنْفُسِهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَسُولًا مِنْ أَنْفُسِهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَسُولًا مُبِينٍ ﴾ (آل عمران/ ١٦٤).

﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِّينَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِمْهُ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِمْمَةُ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُبِينِ ﴾ (الجمعة/ ٢).

وتولَّى التعليم بعد رسول الله الأئمَّة المعصومون: فقد ورد "أنَّه كان بين السَّلف من الصّحابةِ والتَّابعين اختلافٌ في كتابةِ العلم، فكرهها كثيرٌ منهم، وأباحها طائفةٌ، وفعلوها منهم عليٌ وابنه الحسن "(٢٦). وعن العلم قال الإمام الحسن الله "عَلّمِ النّاسَ وتعلّم علمَ غيرك، فتكون قد أتقنتَ علمَكَ، وعلمَ ما لم تعلّم "(٢٧)، ورُويَ عنه أنَّه قال: اقرأ القرآن ما نهاك، فإذا لم ينهك فلستَ تقرؤه" (٢٨)

# ما هي العوامل والعناصر المؤثّرة في التربية

أكّد العلم الحديث على أهميَّةِ العامل الوراثي مقابل عوامل البيئة والتعلّم والتربية والوالديّة والنموّ، وهنالك أدلّة على أنّ أبعاد شخصيَّة الإنسان موروثة، لكن ّ الجدل بين علماء التربية ينصبّ على مدى تأثير العناصر الوراثيَّة في خيارات الإنسان؛ كما أنَّ هنالك كلامًا كثيرًا على تأثير البيئة البيئيَّة انطلاقًا من ترتيب المواليد، والموقع في الأسرة، واختلاف البيئات الاجتماعيَّة، وتنوّعها، ومستوى التعليم ونوعيَّته، والقيم التي يحملها المعلّمون، وثقافة المجتمع، والأحداث الاجتماعيَّة الواسعة النطاق والعميقة التأثير، كالحروب والركود الاقتصادي، والخلفية العرقيَّة، وأخيرًا الجِقبة الزمنيَّة التي يتربَّى فيها الفرد، لذلك قال أمير المؤمنين المنيُّذ "لا تُقسِروا أو لادكم على آدابكم، فإنَّه مغلوقون لزمانٍ غيرِ زمانكم "(٢٩).



تبدأ عمليَّة التربية قبل الولادة، بمعنى أنَّ الطفل يجب أن يولَد من علاقة شرعيَّة بين الأبوين، ولذلك جاء تحريم الزنى في القرآن تحريمًا قاطعًا منذ بداية الدعوة، ولم يأتِ تحريمُه متدرِّجًا كها هي الحال في تحريم الخمرة والرقّ، وعن ذلك قال الإمام الصادق على: "خلق الله الجنَّة طاهرة مطهّرة لا يدخُلها إلَّا من طابت ولادته"(١٣)، ورُويَ عن النبي الأكرم على أنَّه قال: تخيرًوا لنُطفكم فإنَّ الخال أحدُ الضّجيعين "(١٣)، وقال "تخيرًوا لنُطفكم وانتخبوا المناكح "(٢٢)، وقال: "انظر في أيِّ نصابٍ تضعُ ولدكَ فإنّ العِرق دسّاس "(٣)، وقال: "انكحوا الأكفاء واختار والنُطفكم "(٤)، وقال الإمام الصادق على: "تزوَّجوا في الحُجْرِ الصالحِ فإنَّ العِرقَ دسّاس "(٥)؛ ومن حكمة الله البالغة أنَّ النبيّ على لم يُنجب من بعض زوجاته، ولم يعش له من الأولاد إلّا الزهراء عالتي ولدتُها السيدة خديجة على؛ وتطالعُنا في سيرة أمير المؤمنين كيفيَّة اختياره أمهات أولاده بعد وفاة الزهراء على، ونعرف من خلال قراءتنا التاريخ الإسلاميّ الإساءات التي ألحقها أولئك الذين لم تطِبْ ولادتُهم بالدين وأهلِه وبعامَّة الناس. ويتجلّى ذلك في ردّ الإمام الحسن على عاوية وعصبته:

عن أبي الفرج الأصفهاني أنَّ معاوية لمَّا بويع بالخلافة خطبَ فذكرَ عليًّا إللهُ ، فنال منه ، ونال من الحسن الله ، فقام الحسن وقال: "أيُّها الذاكر عليًّا، أنا الحسن وأبي عليّ، وأنت معاوية وأبوك صخر، وأمّي فاطمة، وأمّك هند، وجدّي رسول الله علي وجدّك حرب، وجدّي خديجة وجدّتك قتيلة، فلعن الله أخملنا ذكرًا والأمنا حَسَبًا، وشرَّنا قدمًا، وأقدمنا كفرًا ونفاقًا"؛ فقال طوائفُ من أهل المسجد: آمين (٢٦) ... تأمين أهل المجلس معناه أنهَم فهموا الدرس، وقارنوا بين المتكلّم والمخاطب حَسَبًا ونسَبًا؛ وهذا تذكيرٌ لهم بأنَّ العِرقَ دسَّاس كما قال نبيُّهم؛ وفي الوقت نفسِه هو تربية وتعليمٌ لهم حين يُجرون المقارنة بين الحسن الله وبين معاوية؛ وتطبيقٌ عمليّ للحديث النبويّ عندما يتخيرون الزوجات والأزواج لهم أو لأولادهم.

ومن جملة المثالب التي عيَّر بها الإمام الحسن الله عمرو بن العاص في مجلس معاوية، قوله له: "أمَّا أنت يا ابن النَّابغة فادَّعاك خمسةٌ من قريش غلب عليكَ ألأمهم حسَبًا، وأخبثهم منصبًا، ووُلدتَ على فراشٍ مشترك، ثمَّ قام أبوك فقال أنا شانىء محمَّد الأبتر، فأنزل الله فيه

(إنَّ شانئك هو الأبتر)"؛ وكذلك مخاطبته لزياد ابن أبيه بقوله: إلى زياد بن سُميّة (٣٠). التربية والتعليم والتعلّم عمليَّة مستمرّة من المهدِ إلى اللحد

تبدأ عمليّة التربية كما ذكرنا قبل مرحلة الولادة؛ والقرآن الكريم يؤكّد على قابليّة الإنسان للتربية، والقرآن نفسُه الذي هو بحد ذاته كتابٌ تربويٌّ، يبيّن من خلال الأمثال والحكم والقصص والتعاليم الأخلاقيَّة والفرائض والأحكام أنَّ لدى البشر قابليَّات الوعي وتلقي العلوم وإصلاح السلوك والمنطق، فالله عزّ وجلّ خلق الإنسان وخلق له القابليَّة التدريجيَّة للتربية، وما نزول القرآن منجّعًا على مدى ثلاث وعشرين سنة إلّا ليتمكّن المؤمنون من الالتزام بتعاليمه تدريجيًّا؛ ﴿وَقُرْآنًا فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأَهُ عَلَى النَّاسِ عَلَىٰ مُكْثٍ وَنَزَّ لْنَاهُ تَنْزِيلًا ﴾ (الإسراء/ ١٠٦). والله عزّ وجلّ قد بعث الأنبياء والرسل والأوصياء لتهذيبِ البشر وهدايتهم: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا السُتَجِيبُوا للهُ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْييكُمْ ﴾ (الأنفال/ ٢٤).

وتأكيدًا على ذلك وعلى أنَّ عمليَّة التربية عمليَّةٌ مستمرَّة وغير مرتبطة بعمرٍ معيَّن قولُ أمير المؤمنين سبعًا، ويؤدّبُ سبعًا، ويأستخدم سبعًا ومنتهى طولِهِ في ثلاثٍ وعشرين سنةً وعقلِهِ في خمسٍ وثلاثين سنة، وما كان بعد ذلك فبالتجارب "(٢٨).

ومن الدروس الكثيرة التي يتعلَّم منها الناس على مرّ العصور قضيَّة عهد الصلح بين الإمام ومعاوية؛ فإن لم يفهم معاصر و الإمام الحسن المسلط الله التي دفعته إلى عقد معاهدة الصلح؛ فإنَّ ما دوَّنته الكتب التاريخيَّة والكلاميَّة عن تفاصيل ما جرى قبل إبرام العهد وبعده، من قلّة الناصرين، وكذب معاوية، وإغراءاته لضعاف النّفوس، وخيانة عبيد الله بن العبّاس الذي غرَّته وعود معاوية، وأنساه تخيّل لمعان الذّهب كرامته ومشهد ابنيه الصغيرين اللذين ذبحها بسر بن أرطأة في غارته على اليمن، ومشهد زوجته التي جُنّت بسبب تلك الجريمة، التي هامت على وجهها تندب ولديها في أزقّة الكوفة، وغير ذلك عمّا بات معروفًا، جعلتنا نفهم الدرس التربويّ من وراء عقد هذه المعاهدة؛ خوفًا على القلّة الشّريفة من المناصرين التي لا تبلغ سوى بضع مئات والمصرّة على موجهة عشرات الآلاف من جنود الشام، الذين يضمرون تبلغ سوى بضع مئات والمصرّة على موجهة عشرات الآلاف من جنود الشام، الذين يضمرون

الأحقاد القديمة منذ صفين، ولن يتورّعوا عن انتهاك الحرمات، وقتل من تبقّى من صحابة النبيّ الشرفاء [ربّع فهم الناس الدرس بعد موقعة الحرّة] ... ويختصر الأسباب قول الحسن النبيّ الشرفاء [ربّع فهم الناس الدرس بعد موقعة الحرّة] ... ويختصر الأسباب قول الحسن البيّ : "والله ما سلّمتُ الأمر إلى معاوية، إلّا أنّي لم أجد أنصارًا، ولو وجدت أنصارًا لقاتلته ليلي ونهاري، حتى يحكم الله بيني وبينه "(٢٩)؛ وقال للمسيّب بن نجيبة [أحد أصحابه] حين لامه لما نقض معاوية عهد الصّلح: "يا مسيّب إنّي لو أردتُ بها فعلتُ الدّنيا، لم يكن معاوية بأصبرَ عند اللقاء، ولا أثبتَ عند الحرب، ولكنّي أردتُ صلاحكم، وكفّ بعضِكم عن بعض، فارضوا بقدر الله وقضائه، حتى يستريحَ برزٌ ويُستراح من فاجر "(١٠)

لقد كتب الإمام في معاهدة الصّلح جميع القضايا المهمَّة التي تختصرُ مبادئه، أي المبادئ القرآنيَّة، وإن كان يعرف أنَّ معاوية لن يلتزم بتنفيذ بنود الصّلح، ولكنَّه أراد أن يُتِمّ الحجّة، ويفضح أهداف معاوية فينكشف أمام المغَرِّر بهم والمتخاذلين والناكثين، وهذا ما حصل فعلًا؛ أمّا بنود المعاهدة كما أوردتها جميع المصادر فتنحصر في خمسة بنود:

أوّلًا: يتسلّم معاوية الحكم شرط أنْ يعمل بكتاب الله وسنة نبيّه؛ وثانيًا: تكون الخلافة للحسن من بعده، فإنْ حدث به حدث فلأخيه الحسين، وليس لمعاوية أنْ يعهد بها إلى أحد؛ وثالثًا: أن يترك سبَّ أمير المؤمنين والقنوت عليه في الصّلاة، وأنْ لا يذكر عليًّا إلّا بخير؛ ورابعًا: استثناء ما في بيت مال الكوفة ليكون بإمرة الإمام الحسن، وأنْ يُفضّلَ بني هاشم في العَطاء على بني أميّة ... وخامسًا: الناسُ آمنون حيثُ كانوا في شامهم وعراقهم وحجازهم ويمنهم، وأنْ لا يميِّز بين المسلمين تبعًا لأعراقهم وألوانهم، والتغاضي عن هفواتهم، وأنْ يأمَن أصحابُ الإمام عليّ أينها كانوا، آمنين على أنفسهم وأموالهم ونسائهم وأولادهم، وأن لا يتعقّبَ عليهم شيئًا، ولا يتعرّضَ لأحدٍ منهم بسوء، ويوصل إلى كلّ ذي حقِّ حقّه، وأنْ لا يبغي للحسنِ بنِ عليّ، ولا لأخيه الحُسين، ولا لأحدٍ من أهلِ بيتِ الرّسول غائلةً سرًّا ولا جهرًا، ولا يخيفُ أحدًا منهم في أفقٍ من الآفاق (١٤) ... أجمعت مصادر الفريقين على أنَّ معاوية كتب بنود المعاهدة كلّها بخطّ يده، وختمها بخاتمه، وبذل عليه العهود المؤكّدة والأيهان المغلظة، وأشهد على ذلك جميع رؤساء أهل الشّام. ومع ذلك داسها تحت قدميه؛ مقدّمًا الأنموذج الأرفع في ما سمّاه علماء

السّياسة المتأخّرون بالميكيافيليّة في الحكم، فهو واضع أسسها.

تربويًا يستنتج معاصر و الحدث من المسلمين المؤمنين، وتستنتج الأجيال اللاحقة التي تعنت في تفاصيل المعاهدة أنّ كلّ بند من بنودها تطبيقٌ لتعاليم القرآن والسنة الصحيحة، لا سيّما ما جاء تفصيليًّا في خطبة حجّة الوداع، التي ذكّر فيها النبيّ عَلَيُّ بالأمور التي كانت متأصّلةً في العرب قبل إسلامهم؛ ويكشف الحدث التّاريخيّ حرص الإمام الحسن وكلّ المعصومين في على تطبيق تعاليم الدين قولًا وفعلًا؛ ومخالفة أعدائهم سرًّا وعلانيةً لهذه التعاليم ... رُوي أنّه لمّا استتبّتِ الهدنة، سار معاوية حتّى نزل بالنّخيلة (قربَ الكوفة)، وكان يوم جمعة، فصلّى بالنّاس ضُحى النّهار، وخطبهم فقال في خطبته: "إنّي والله ما أقاتلكم لتصلّوا وتصوموا ولا لتَحُجّوا، ولا لتُزكّوا: إنّكم لتفعلون ذلك، ولكنّي قاتلتُكُم لأتأمّرَ عليكم، وقد أعطاني اللهُ ذلك وأنتم كارهون؛ ألا وإنّي كنت منيّتُ الحسنَ وأعطيتُه أشياءً وجميعها تحت قدمي لا أفي بشيءٍ منها "(٢٠)... لم يفِ معاوية بعهده الذي عاهد عليه أمام الله. "وبعهد الله أوفوا"، من الوصايا العشر المجموعة في سورة الأنعام، التي يعادل عدم تطبيقها الشرك بالله... منذ اللحظة التي تولّى فيها معاوية الحكم.

إنّه درسٌ تربويٌّ للمسلمين ولغير المسلمين، لمعرفة نوعيَّة الحكّام الذين أخضعوا الناس وأذلّوهم، منذ ذلك التاريخ وحتى اليوم؛ وفي هذا السياق، أذكر عبارةً للعلَّامة الحقوقيّ المرحوم الدكتور حسن الرّفاعي كان يردّدها باستمرار كتابةً وشفاهةً: "إنَّ العربَ تعوّدوا الخضوع لتسلّط الحكّام وظلمهم منذ أن حكمهم معاوية"...

وكان الإمام الحسن الله قد استشر فَ ذلك بقوله حين طلب إليه معاوية أن يخطب بالناس بعد المبايعة، وفي نيّته أنْ يُحرجه؛ فقام الحسن الله فخطب وممّا قاله: "أمّا الخليفةُ فهو من سار بكتاب الله وسنة نبيّه، وليس الخليفةُ من سار بالجور، ذاك رجلٌ ملك ملكًا تمتّع به قليلًا ثمّ تنخّمه. تنقطع الذّمة، وتبقى تبعته، وإن أدري لعلّها فتنةٌ لكم ومتاعٌ إلى حين "(٢٠). إنها كلمة الحق تُقال في مجالس الظالمين لتكون عبرةً للمعتبرين.



العلوم التربويّة الحديثة تركّز على دور الأهل أوّلًا، ودور المربّين والمعلّمين ثانيًا في العمليّة التربويّة؛ وأوّل عناصرها تنمية الإرادة لدى الأطفال منذ السنين الأولى، والإمام الحسن تربّى على تعاليم القرآن في حضن النبيّ وحضن الزهراء وعليّ الله هؤلاء معلّموه ومربّوه وقدوته. إنّ مبدأ الإرادة الحرّة فطرة جميع البشر، وهي عطيّة كريمة من الخالق جلّ وعلا، وسلبُ هذه الإرادة يؤدّي حتمًا إلى مسخ هُويّة الإنسان أشرف المخلوقات: فالله عزّ وجلّ لا يُحاسبُ إلّا الإنسان العاقل الحرّ المختار:

﴿ وَقُلِ ٱلْحُقُ مِن رَّبِّكُمْ الْحَفَى مِن رَّبِّكُمْ الْحَفَى مِن رَّبِّكُمْ الْحَفَى اللهُ لَكُمْ قِيَامًا وَارْزُقُوهُمْ فِيهَا وَاكْسُوهُمْ وَقُولُوا لَكُمْ قَوْلًا تُولُو اللهُ لَكُمْ قِيامًا وَارْزُقُوهُمْ فِيهَا وَاكْسُوهُمْ وَقُولُوا لَكُمْ قَوْلًا تُؤتُو اللهُ مَعْرُوفًا ﴾ (النساء / ٥)؛ ﴿ مَنِ اهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْتَدِي لِنَفْسِهِ وَمَنْ ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُّ عَلَيْهَا وَلا تَزِرُ وَالْإسراء / ١٥)؛ ﴿ وَلَي اللهُ لَكُمْ يَنْعَتُ رَسُولًا ﴾ (الإسراء / ١٥)؛ ﴿ وَلٰ لِكَ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيكُمْ وَأَنَّ اللهَ لَيْسَ بِظَلَّام لِلْعَبِيدِ ﴾ (الأنفال / ٥١).

يجب أن يكون الإنسان عاقلًا حرًّا ليميِّز بين الخير والشرّ، فيختارَ الأعمالَ الصالحةَ الخيرِة، ويمتنع عن الشرّ وكلّ ما فيه ضررٌ ماديٌّ ومعنويٌّ عليه وعلى الآخرين. ذلك لأنَّ الله عادلٌ وعدلُه مطلق. يثيبُ من أثابَ عن بيِّنة، ويعاقبُ من عاقب عن بيِّنة.

تربويًّا بات أمرًا معروفًا أنَّ القدوة يجب أن يكون منطلقُها البيت أوَّلًا حين يكون الأهل قدوة لأولادهم قولًا وفعلًا، وقد أكّدت الروايات والأحاديث على ضرورة ممارسة العدالة في الأسرة، وتعزيز العلاقة القائمة على المحبَّة المتبادلة والتعاطف والتراحم بين أفراد العائلة: وقد قال الرسول الأكرم عَلَيُ "أحسنُ الناس إيهانًا أحسنهم خُلُقًا وألطفُهم بأهله، وأنا ألطفُكم بأهلي "(١٤٠)، وقال "اعدلوا بين أولادكم في السّر، كما تحبّون أن يعدلوا بينكم بالبرّ واللطف"(٥٤)، ورُويَ عنه عَلَيْ: "أنّه نظر إلى رجلٍ له ابنان، فقبّل أحدهما وترك الآخر، فقال النبيُّ: هلّا ساويتَ بينها"(١٤)؛ وقال أمير المؤمنين المنه: "عليكَ بلزومِ الحلال وحسنِ البرّ بالعيال، وذِكرِ ساويتَ بينها"(١٤)؛

يقول التربويّون إنَّ الأبوين يجب أنْ يكونا قدوةً لأبنائهم، وكذلك المعلّمون وهذا واجبهم، والتربية يجب أن تركّز على تنمية الجسم والروح والعقل، وأيّ تقصيرٍ أو إخلالٍ في تهذيب أحد هذه الأبعاد الثلاثة، سيخلُّ حتمًا بتوازن شخصيَّة الإنسان؛ وقد وردت أحاديث ووصايا تتعلّق بالتغذية والرعاية وكلّ ما يسهم في حفظ الجسم وسلامته؛ وقد رُويَ عن أميرِ المؤمنين الله أنّ رسول الله يَه قال: "علّموا أولادكم السباحة والرماية وركوب الخيل" (١٠٤٠)، وفُرضت أعيالُ تهدف إلى تقوية النفس والتغلّب على الشهوات، (١٤٤٠)، وعن أمير المؤمنين الله عزّ وجلّ حرس عبادة المؤمنين بالصلوات والزكوات ومجاهدة الصيام في الأيّام المفروضات تسكينًا لأطرافهم، وتخشيعًا لأبصارهم، وتذليلًا لنفوسهم وتخفيضًا لقلوبهم "(٥٠) فالصومُ ليس اجتناب الطعامِ والشراب فحسب؛ إنَّا هو الابتعاد عن المحرَّمات كافّةً، ممَّا يدعمُ الإنسانَ في مواجهته لنفسه، ويجعلُه قادرًا على السيطرة على شهواته؛ قال أمير المؤمنين "الصيام اجتنابُ المحارِم كالنفسه، ويجعلُه قادرًا على السيطرة على شهواته؛ قال أمير المؤمنين "الصيام اجتنابُ المحارِم كالنفسه، ويعملُه قادرًا على السيطرة على شهواته؛ قال أمير المؤمنين "الصيام اجتنابُ المحارِم كالمهمنية ألرجل عن الطعام والشراب" (١٠٥).

وقال الرسول الأكرم عَلَيْ: "معاشر الشباب من استطاع منكم الباءة فليتزوّج، ومن لم يستطع فعليه بالصوم، فإنّ الصوم له وجاء "(٢٥)؛ وعن الرضا الله: "... علّة الصوم لعرفان مس الجوع والعطش، ليكون ذليلًا مستكينًا، محتسبًا، صابرًا... مع ما فيه له من الانكسار عن الشهوات "(٢٥). وتأكيدًا على أنّ قواعد السلوك كما يقول علم النّفس الحديث من المفترض أن يكتسبها الإنسان تلقائيًّا من المنزل أي من الأبوين أو من يقومُ مقامهما. وصيّةُ الإمام الله: "ومُر الصبيّ فليتصدّق بالكسرة والقبضة... "(٤٥)، وهكذا تصبح الصدقةُ عادةً لدَيه، قبل أن تكون فريضةً، وكيف لا يكون الإمام الحسن كريمًا جوادًا وهو ابن الوالدين اللّذين تصدّقا بالخبز الذي كان يجب أنْ يكون طعام إفطار العائلة...وكيف لا يكون الإمام الحسن ماهو عليه وقدوته القرآن والنبيّ عَلَيْ، وعليّ وفاطمة الله...وكيف لا يكون الإمام الحسن ماهو عليه

وتأكيدًا على النّهج الذي اختطّه أئمَّة أهل البيت الله من أسلوب التعليم والتربية بسيرتهم وليس بمواعظهم وحدها، ليكونوا قدوةً للآخرين ردُّ الإمام الحسن على الرّجل الشّاميّ، الذي رآه راكبًا فأخذَ يلعنُه، فلها فرغَ، أقبلَ الحسن الله فسلّمَ عليه وضحِك، ثمَ قال: "أيُّها الشّيخ!

٤٨

أظنّك غريبًا، ولعلّك شبّهت، فلو استعتبتنا أعتبناك، ولو سألتنا أعطيناك...وإنْ كنتَ جائعًا أشبعناك، وإنْ كنتَ عَريانًا كسوناك..."، فليّا سمع الرّجل كلامه بكى، ثمّ قال: أشهدُ أنّك خليفةُ الله في أرضِه، اللهُ أعلَمُ حيثُ يجعلُ رسالتَه، وكنت أنتَ وأبوك أبغضَ خلقِ الله إليّ، والآن أنتَ أحبُّ خلقِ الله إليّ، وحوّلَ رحلَهُ إليه، وكان ضيفَه إلى أنِ ارتحلَ، وصار معتقدًا لمحبّتهم "(٥٠). إنّ الإمام الحسن الله إليّ، وحوّل رحلَهُ إليه، وكان ضيفَه إلى أنِ ارتحلَ، وصار معتقدًا لمحبّتهم "(٥٠) وأنّ الإمام الحسن الله بسلوكه ومعاملته للناس الموالين والمعارضين والمنتقدين له، كان يعلّم شيعتَه ومحبّيه والمضلّلين من المسلمين ويربّيهم على القيم العظيمة والأخلاق الكريمة وضرورة الحفاظ عليها، أيًّا كانتِ الظّروف، ومها كانت صعبة وقاسية، وأنَّ الإنسان حتى وإنْ كان أحدَ أولياء الله وسُبَّ وشُتم يجب أنْ يُحافظ على مكارم أخلاقه، ليبقى قدوةً في الترفّع عن الصغائر، فتتحوّل القيم والأخلاق الكريمة إلى أقوى أداة من أدوات المواجهة وأنجعها على مرّ الزّمن... مراعاة الفروق الفرديّة

لقد راعت وصايا الأئمَّة أمرًا مهمَّا في عمليَّة التربية والتعليم هو ما يسمِّيه علماء النفس التربويِّون اليوم، "مراعاة الفوارق الفرديَّة وقدرات المتربِّين واستعداداتهم".

في مرحلة الطفولة الأولى أو السنوات السبع بحسب وصيّة أمير المؤمنين إلى يكون الوالدان هما المسؤولان عن تربية الطفل وتوجيهه وتعليمه، يساعدهم الجدان والإخوة الكبار والأقارب والمعلمون، والحسنين الله تربّيا على أيدي نبي هو معلّم البشريّة، وابنة نبي هي أمّ أبيها، ووصي وإمام هو المعلم الأوحد بعد رسول الله. وهذه السنوات السّبع الأولى هي التي تحدّد شخصيّة الطفل كبيرًا، كما بات معروفًا لدى علماء التربية في العصر الحديث؛ [إذًا لا مجال للمقارنة بين آل البيت وأعدائهم]؛ ومعروفٌ تربويًا أنّ المحبّة الصادقة والحقيقيّة للأطفال وهدايتهم وتوجيههم برفق، من دون تعنيف، ومن دون إجراء مقارنات بينهم وبين غيرهم من الأطفال أمرٌ شديد الأهميّة لتنمية ثقتهم بأنفسهم. في مرحلة الطفولة الثانية (من السابعة حتى الرابعة عشرة) يتوجّب على المربّين (الأهل والمعلمين) الانتباه إلى الجوانب والصفات التي تميّز طفلًا من آخر: وضع البدن وشكله، القبح والجمال والسلامة والاعتلال؛ وكذلك الحالة الذهنيّة والفكريّة: مستوى الذكاء والقدرة على التحليل والاستدلال، وقوّة الحافظة أو النسيان،

وتشتّت الحواس، والقدرة على التركيز، ومستوى العلاقة بأقرانه، والإحساس بآلام الآخرين، أو إظهار اللامبالاة... قال أمير المؤمنين الله الايزال الناس بخير ما تفاوتوا، فإذا استووا هلكوا"(٥٠). ما من كلام أدلُّ من هذا الكلام على ضرورة مراعاة قدرات الأشخاص والرفق بهم في مسار تعليمهم وإرشادهم وتربيتهم وتعديل سلوكهم.

إنَّ مردّ تفرّد شخصية الإنسان يعود إلى عوامل عديدة: جسديّة ونفسيّة وعقليّة، فلا ينبغي أن تكون أمور تعليمهم وتربيتهم في مستوىً واحد وسرعةٍ واحدة ومقدار واحد، ولدى معلّم واحد، هذا ما تنبّه له المربّون في القرن العشرين ...

في هذا السياق يحدثنا القرآن الكريم في سورة الكهف عن قصّة موسى الله والعبد الصالح أحد أصحاب المعارف والعلوم، والعالم بالأسرار، يطلب موسى الله إليه أن يرافقه ليتعلّم منه، لكنّ العبد الصالح يقول له: إنّه لن يستطيع معه صبرًا، فيتعهّد له موسى أن يصبر ولا يعصي لكنّ العبد الصالح يقول له: إنّه لن يستطيع معه صبرًا، فيتعهّد له موسى أن يصبر ولا يعصي له أمرًا، لكنّه في المواقف المختلفة ينتقد معلّمَه؛ لأنّه لم يحتمل الحقائق المخفيّة والمعقّدة واكتفى أب بظواهرها، ولم ينتظر تأويلها.

وقد قال النبيّ عَيَّة: إنّا معاشِرَ الأنبياءِ أُمِرنا أنْ نكلّم الناسَ على قدرِ عقولِم "(٥٠)هذا الحديث تأكيدٌ على أهميّة الأخذ في الحسبان مستوى المخاطَبين العقلي وقدرة كلِّ منهم على استيعاب ما يُلقَّنَهُ، كبيرًا كان أم صغيرًا؛ وفي قول الإمام الحسن الله لحجر بنِ عديّ حين لامه على الصّلح: "يا حجر ليس كلّ النّاس يحبُّ ما تُحبّ، ولا رأيُه رأيك، وما فعلتُ ما فعلت إلّا إبقاءً عليك، والله كلّ يوم في شأن". (٥٠٠)

التربية غير المباشرة قبل التأديب المباشر

من أساليب التربية والتعليم بصورة غير مباشرة في القرآن الكريم والسنّة مسألة التأديب والهداية بأسلوب القصص لأخذِ العبرة:

هنالك طريقتان للتربية والهداية جرَّبها المربُّون (الأهل والمعلمون): هما التربية المباشرة والتربية غير المباشرة؛ أمَّا نظام التربية الإسلاميَّة كها وردت في القرآن الكريم وفي أحاديث المعصومين فهي أسلوب التربية غير المباشرة لأغلب المتعلِّمين، وذلك بتوجيه الخطاب إلى غير المخاطب الأصلي.

تندر في القرآن الكريم طريقة التذكير والتنبيه التي تتوجّه مباشرة إلى فردٍ مخاطب حيً أو معاصرٍ وتذكر اسمه، والغالب أنّه عند توبيخ بعض الأمّة أو الثناء عليهم، إمّا أن يسوق خطابه بنحوٍ عام ناظرًا إلى صنفٍ أو طائفةٍ من تلك الجاعة كالمؤمنين والمشركين أو المنافقين، ليبقى المخطئ مجهولًا وفي الوقت نفسه يطّلع على خطئه؛ وقد عُبرّ عن هذا الأسلوب في الأمثال العربيّة بالكلمة المشهورة: "إيّاك أعني واسمعي يا جارة"، وهذا المشال يُضرب لمن يتكلّم بكلام وهو يريد غيرَه (٥٩٥)، وقد ورد الحديث عن هذا الأسلوب غير المباشر في النصل القرآنيّ في قول الإمام عيّ بن موسى الرضا في "نزل القرآن بإيّاك أعني واسمعي يا جارة" وفي قول الإمام عيّ بن موسى الرضا في "... قال المأمون، فأخبرني عن قولِ الله عزّ وجلّ: "عفا الله عنكم لم أذنتَ لهم ؟؟"، قال الرضا في "هذا ممّا نُزّل بإياكِ أعني واسمعي يا جارة، خاطب الله عن وجلّ بذلك نبيّه وأراد به أمّته أه، وكذلك قولُه تعلى النش أشركت ليحبِطَنَ عملُك ولتكوننَ من الخاسرين"، وقوله عزّ وجلّ: "ولولا أن تعالى: "لئن أشركت ليحبِطَنَ عملُك ولتكوننَ من الخاسرين"، وقوله عزّ وجلّ: "ولولا أن تعلى القدكدتَ تركنُ إليهم شيئًا قليلًا" (٢١٠).

في هذا السياق تأتي أهميَّة الأمثال والحكايات والقصص في العمليَّة التربويَّة للهداية وأخذ العبرة، كما هو الحال في القرآن الكريم وأحاديث الرسول الأكرم. فالقرآن نفسه يفخر بجاله وكماله بالقول: ﴿لَوْ أَنْزَلْنَا هُذَا الْقُرْآنَ عَلَىٰ جَبَلٍ لَرَأَيْتَهُ خَاشِعًا مُتَصَدِّعًا مِنْ خَشْيَةِ اللهِ وَتِلْكَ الْأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاس لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ (الحشر/ ٢١).

تربويًا، سبق القرآن الكريم علماء النفس وعلماء التربية الغربيين في تأكيده على أهميّة التعليم من خلال التمثيل والقصص؛ من ذلك قوله: ﴿ وَلَقَدْ ضَرَ بْنَا لِلنَّاسِ فِي هُذَا الْقُرْآنِ مِنْ كُلِّ مَثَلٍ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ (الزمر/ ٢٧). و ﴿ وَتِلْكَ الْأَمْثَالُ نَضْرِ بُهَا لِلنَّاسِ فَوَمَا يَعْقِلُهَا إِلَّا الْعَالِمُونَ ﴾ (العنكبوت/ ٤٣).

إنَّ الله عن وجل يريد من عباده أن يفكِّروا في ما ضرب من أمثال، وأن يُعملوا عقولهم ليتذكَّروا موروثات فِطرتهم، فنظرة عميقة في بعض الأمثال القرآنيَّة توضّح هذا المبدأ:

﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ ضَرَبَ اللهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاءِ \* تُوْتِي أَكُلَهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا وَيَضْرِبُ اللهُ الْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ \* وَمَثَلُ كَلِمَةٍ خَبِيثَةٍ أَكُلَهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا وَيَضْرِبُ اللهُ الْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ \* وَمَثَلُ كَلِمَةٍ خَبِيثَةٍ أَكُلَهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا وَيَضْرِبُ اللهُ الْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ مُ يَتَذَكَّرُونَ \* وَمَثَلُ كَلِمَةٍ خَبِيثَةٍ كَثَرِيهُ وَمَثَلُ كَلِمَةٍ خَبِيثَةٍ اجْتُثَتُ مِنْ فَوْقِ الْأَرْضِ مَا لَهَا مِنْ قَرَادٍ \* (ابراهيم / ٢٤ - ٢٦).

﴿ مَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَاهُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِائَةُ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِائَةُ حَبَّةٍ أَوَاللهُ يُضَاءِ فُ لِكَنْ يَشَاءُ وَاللهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ (البقرة / ٢٦١).

﴿ مَثَلُ الَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللهِ أَوْلِيَاءَ كَمَثَلِ الْعَنْكَبُوتِ اتَّخَذَتْ بَيْتًا وَإِنَّ أَوْهَنَ الْبُيُوتِ لَبَيْتُ الْعَنْكَبُوتِ لَيْتُ الْعَنْكَبُوتِ لَيْتُ الْعَنْكَبُوتِ لَيْتُ الْعَنْكَبُوتِ لَكِنْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ (العنكبوت/ ٤١).

﴿كَذَٰلِكَ نَقُصُّ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَاءِ مَا قَدْ سَبَقَ ۚ وَقَدْ آتَيْنَاكَ مِنْ لَدُنَّا ذِكْرًا مَّنْ أَعْرَضَ عَنْهُ فَإِنَّهُ يَحْمِلُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وِزْرًا﴾ (طه/ ٩٩-١٠٠).

﴿ وَلَوْ شِئْنَا لَرَفَعْنَاهُ مِمَا وَلَٰكِنَّهُ أَخْلَدَ إِلَى الْأَرْضِ وَاتَّبَعَ هَوَاهُ ۚ فَمَثْلُهُ كَمَثَلِ الْكَلْبِ إِنْ تَحْمِلْ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ تَتْرُكُهُ يَلْهَتْ ذَٰلِكَ مَثَلُ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا ۚ فَاقْصُصِ الْقَصَصَ لَعَلَّهُمْ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ تَتْرُكُهُ يَلْهَتْ أَذُكِ مَثَلُ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا ۚ فَاقْصُصِ الْقَصَصَ لَعَلَّهُمْ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْنَ ﴾ (الأعراف/ ١٧٦).

﴿نحْنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ أَحْسَنَ الْقَصَصِ بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَٰذَا الْقُرْآنَ وَإِنْ كُنْتَ مِنْ قَبْلِهِ لَمِنَ الْغَافِلِينَ ﴾ (يوسف/ ٣).

﴿لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِأُولِي الْأَلْبَابِ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَىٰ وَلَٰكِنْ تَصْدِيقَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾ (يوسف/١١١).

وفي سورة لقيان نشهد قمّة التعاليم والإرشادات القرآنيّة في مجال تربية الأبناء؛ وقد كان للرسول الأكرم وللأئمّة على تمثيلات مبدعة من ذلك على سبيل المثال لا الحصر قول الرسول الأكرم مَن الله الذي يتعلّم العلم في صغره كالنّق على الحجر، ومثل الذي يتعلّم العلم في كبره كالنّق على الحجر، ومثل الذي يتعلّم العلم في كبره كالذي يكتب على الماء"(٢٢)، يقول أمير المؤمنين الله: "العلم أكثر من أن يُحاطَ به، فخذوا من كلّ علم أحسنه، فإنّ أن يُحاطَ به، فخذوا من كلّ علم أحسنه، فإنّ النحلَ يأكلُ من كلّ زهرٍ أزيّنَه ، فيتولّد منه جوهران نفيسان: أحدهما فيه شفاءٌ للناس والآخر يستضاء به"(٢١).

إنَّ التمثيل بالنحل في جمع العسل ورحيق الأزهار وإنتاج الشمع والعسل، يهوِّن على المربِّين الطريقَ الشاق في الحصول على أجوَد الملاحظات العلميَّة والتربويَّة، والعمليَّة أكثر من غيرها.

وفي ردِّ الإمام الحسن على المغيرة بن شعبة لما اجتمع هو عمرو بن العاص والوليد بن عقبة بن أبي معيط، وعتبة بن أبي سفيان في مجلس معاوية، وذكر وا عليًّا اللَّهُ وأعابوه شبَّهه بالبعوضةِ التي تتعرّض للنّخلة: "...وأمَّا أنت يا مغيرة فلم تكن بخليقِ أن تقع في هذا وشبههِ، وإنَّما مثلُك مثلُ البعوضةِ؛ إذْ قالت للنّخلةِ استمسكي فإنِّي طائرةٌ عنك، فقالتِ النّخلةُ: هل علمتُ بك واقعةً على فأعلم بك طائرةً عنِّي؛ وإنّ حدَّ الله عليكَ في الزِّنا لثابتٌ، ولقد درأ عمرُ عنك حقًّا الله هو سائلُه عنه؛ ولقد سألتَ رسول الله عَيَّلَة هل ينظرُ الرَّجلُ إلى المرأةِ يريدُ أن يتزوَّجها، فقال: لا بأسَ بذلك يا مُغيرة، ما لم ينو الزِّنا، لعلمه بأنَّـكَ زانٍ؛ وأمَّـا فخركـم علينـا بالإمـارةِ فـإنَّ الله تعـالي يقـول: ﴿وَإِذَا أَرَدْنَـا أَن نُّمْلِـكَ قَرْيَــةً أَمَرْنَا مُتْرَفِيهَا فَفَسَقُوا فِيهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا الْقَوْلُ فَدَمَّرْنَاهَا تَدْمِيرًا ﴾ (الإسراء/ ١٦). ثمَّ قام الحسن اللي فنفض ثوبه وانصر ف(٥٠٠)؛ لقد استخدم الإمام الحسن اللي أسلوب التمثيل قولًا، كما استخدمه فعلًا في نفضه ثوبَه كمن ينفض البعوضَ عنه؛ وهذا درسٌ أيضًا ليس للمخاطبين وحدهم وإنَّما هو أيضًا درسٌ للمستمعين في حينه، ودرسٌ للأجيال اللاحقة منذ زمنه وإلى آخر الزمان... وقد شهد له معاوية بفصل الخطاب في قوله للمنافقين المجتمعين لديه: "قد أنبأتكم آنَّه ممَّن لا تُطاقُ عارضتُه، ونهيتكم أن تسبّوه، فعصيتموني، والله ما قام حتى أظلم عليَّ البيت، قوموا عنِّي فقد فضحكم الله وأخزاكم ... "(٢٦).

وحكى ابن أبي الحديد في ترجمةِ الحسن المنه أنّ زيادًا لمّا قدم الكوفة بعد أنِ استلحقه معاوية بأبي سفيان، طلب سعيد ابن سرح مولى حبيب بن عبد شمس الذي كان من شيعةِ عليّ المنه، وأخافه، فأتى سعيد الحسن بن علي المنه مستجيرًا به، فوثب زياد على أخيه ووليه وامرأته، فحبسهم وأخذ ماله ونقضَ داره، فكتب الحسن بن عليّ إلى زياد: أمّا بعد فإنّك عَمَدت إلى رجلٍ من المسلمين، له ما لهم وعليه ما عليهم، فهدمتَ داره، وأخذتَ مالَه، وحبستَ أهله وعياله، فإذا أتاكَ كتابي هذا فابنِ له دارَه، واردد عليه عياله ومالَه، وشفّعني فيه فقد أجرتُه

والسلام. فكتب إليه زياد: من زياد بن أبي سفيان إلى الحسن بن فاطمة؛ أمّا بعد فقد أتاني كتابُك، تبدأ فيه بنفسِك قبلي، وأنت طالب حاجة، وأنا سلطان، وأنت سوقةٌ تأمرُني فيه بأمرِ المُطاع المسلّطِ على رعيّته، كتبتَ إليَّ في فاسقٍ آويتَه إقامةً منك على سوءِ الرّأي، وأيم الله لاتسبقني به، ولو كان بين جِلدك ولحمك غير رفيقٍ بك، ولا مرع عليك، فإنّ أحبّ لحم إليَّ أنْ آكلَهُ للّحمُ الذي أنتَ منه، فسلّمه بجريرته إلى من هو أولى به منك، فإنْ عفوتُ عنه لم أكن شفّعتُك فيه، وإنْ قتلتُه لم أقتلهُ إلَّا لحبِّه أباك والسّلام(١٧٧):

هذه القصّة بالنسبة إلى موضوع التربية أكثر من دلالة: أوّها: عقدة النّقص عند الذين لم تطب ولادتهم، متجسّدة في زياد بن سميّة الذي كان من مريدي أمير المؤمنين الله النسبة. عقله طاش، ومات ضميره حين نسَبَه معاوية إلى أبي سفيان، واشتراه زورًا بهذه النسبة. فتطاول ونسب الحسن الله إلى أمّه؛ وهذا دليلٌ أيضًا شاخصٌ على ما فعلته الأمّة بأهل البيت الله إذ غصبته محقهم ودفعتهم عن مقامهم، ولم ترعَ فيهم وصبّة جدّهم البيت وحكّمت فيهم الطّلقاء والأدعياء وأبناء الأدعياء حتى تجرّأ نغل سُميّة وخاطب الحسن وحكّمت فيهم الطّلقاء والأدعياء وأبناء الأدعياء حتى تجرّأ نغل سُميّة وخاطب الحسن بهذا الخطاب وتكلّم في أمير المؤمنين بهذا الكلام؛ وثانيًا: لمّا ورد كتاب زياد على الحسن الله قرأه وتبسّم، وكتب جواب كتاب زياد كلمتين لا ثالث لها: "من الحسن بن فاطمة إلى زياد بن سميّة؛ أمّا بعد فإنّ رسولَ الله قال: الولد للفراش وللعاهر الحجر والسّلام" من هذه المقارنة المختصرة هي أبلغُ ردًّ؛ فضلًا عن أنّ الابتسامة أمام الحضور وأمام رسول زياد الذي سيصفها له حين يحمل إليه الجواب، هي أنجع وسيلةٍ تربويّةٍ تُختصرُ بإهمال الردّ على من لا يستحقه.

وقد اعتمد الإمام الحسن الله أسلوب الوعظ المباشر وأسلوب التعليم غير المباشر.

من الوعظ المباشر أنَّ ه مرَّ الله في يوم فطرٍ بقوم يلعبون ويضحكون، فوقف على رؤوسهم، فقال: "إنَّ الله جعلَ شهرَ رمضان مضارًا لخلقه يستبقون فيه بطاعته إلى مرضاته، فسبقَ قومٌ وفازوا وقصّر آخرون فخابوا، فالعجب كلّ العجب من ضاحكٍ لاعبٍ في اليومِ الذي يُثابُ فيه المُحسنون، ويخسر فيه المُبطِلون، وأيمُ الله، لو كُشِفَ الغِطاءُ

لعلموا أنَّ المُحسنَ مشغولٌ بإحسانه، والمسيءَ مشغولٌ بإساءتِه" ثـمَّ مضي وسألَه رجـلٌ أنْ يجالسَهُ، فقال: إيّاكَ أنْ تمدَحني، فأنا أعلمُ بنفسي منك، أو تُكذِّبني فإنّه لا رأيَ لمكذوب، أو تغتابَ عندي أحدًا، فقال الرّجل: ائذنْ لي في الانصراف، قال نعم إذا شئتَ... ومن تعاليمه المباشرة التي تلخُّصُ أغراضَ القصّص القرآنيّ قوله: "هلاك المرءِ في ثلاث: الكِبْرُ والحرصُ والحسدُ، فالكِبرُ هلاك الدّين، وبهِ أُعِنَ إبليس، والحرصُ عدوُّ النّفس، وبه خرجَ آدمُ من الجُنَّة، والحسدُ رائدُ السُّوء، ومنه قتلَ هابيلُ قابيل.. وفي مدح العقلِ قال: لا أدبَ لمن لا عقلَ له، ولا مروءة لمن لاهِمّة له، ولا حياء لمن لا دينَ له، ورأسُ العقل معاشرةُ الناسِ بالجميل، وبالعقل تدرك الدّاران جميعًا"...وعن الإفادة من العلم قال: لا تأتِ رجلًا إلَّا أنْ ترجو نواله، أو تخاف يده، أو تستفيدَ من علمه، أو ترجو بركة دعائه، أو تصلَ رحِمًا بينك وبينه ... وقال الله : يا ابنَ آدمَ عِفَّ عن محارم الله تكن عابدًا، وارضَ بما قَسَمَ الله تكن غنيًّا، وأحسِن جوارَ من جاوركَ تكن مسلِمًا، وصاحب النّاسَ بمثل ما تُحِبُّ أَنْ يُصاحبوك به تكن عدلًا؛ إنّه كان بينَ أيديكم أقوامٌ يجمعون كثيرًا، ويبنونَ مشيدًا، ويأملون بعيدًا، أصبحَ جمعُهم بورًا، وعملُهم غرورًا، ومساكنهم قبورًا. يا ابن آدمَ لم تـزل في هـدم عمـرِكَ منـذُ سـقطتَّ مـن بطـن أمّـك، فخـذ ممّـا في يديـك، لمـا بـينَ يديـك، فـإنَّ المؤمن يتزوَّد والكافر يتمتّع (٦٨)

ومن ذلك ردّ الإمام الحسن المسرة على جنادة بن أبي أميَّة حين سأله أنْ يعظه، قال: "استعدّ لسفرك، وحصّل زادك قبل حلول أجلك، واعلم أنّك تطلب الدّنيا والموتُ يطلبُك، ولا تحمل هم يومك الذي لم يأتِ على يومك الذي أنت فيه، واعلم أنّك لا تكسب من المال شيئًا فوق قُوتِك إلّا كنت فيه خازنًا لغيرك، واعلم أنّ الدُّنيا في حلالها حسابٌ، وفي حرامها عقابٌ، وفي الشُّبهات عتاب، فأنزلِ الدنيا بمنزلة الميتة، خذ منها ما يكفيك، فإنْ كان حرامًا لم يكن فيه وزرٌ، فأخذتَ منه كما أخذتَ من الميتة، وإنْ كان العتابُ فالعتابُ يسيرٌ، واعمل لدنياك كأنّك تعيشُ منه كما أخذتَ من الميتة، وإنْ كان العتابُ فالعتابُ يسيرٌ، واعمل لدنياك كأنّك تعيشُ أبدًا، وإعمل لاخرتك كأنّك تموت غدًا، وإذا أردتَ عنزًا بلا عشيرة، وهيبةً بلا سلطان،

فاخرج من ذلِّ معصيةِ الله إلى عزِّ طاعةِ الله عزَّ وجلّ، وإذا نازعتك إلى صحبةِ الرِّجال حاجة فاصحب من إذا صَحِبتَهُ زانك، وإذا خدمتَه صانَك، وإذا أردتَ معونةً أعانك، وإنْ بدتْ قلتَ صدّقَ قولَك، وإنْ صُلتَ شدَّ صَوْلَكَ، وإنْ مدَدْتَ يدكَ بفضلٍ مدَّها، وإنْ بدتْ منك ثلْمةٌ سدّها، وإنْ سألته أعطاكَ، وإنْ سكتَّ عنه ابتداك، وإنْ نزلتْ بكَ إحدى الملهَّات واساك، من لا تأتيك منه البوائق، ولا تختلفُ عليكَ منه الطّرائق، ولا يخذلك عند الحقائق، وإنْ تنازعتها منقسِمًا آثرك"(١٩).

وممَّ اينطبق عليه أسلوب التعليم غير المباشر أيضًا من باب: "إيَّ الحِ أعني واسمعي يا جارة" قوله هي في وصفِ أخ صالح كان له: "كان من أعظم النّاسِ في عيني، وكان رأسُ ما عظُم به في عيني صِغَرُ الدُّنيا في عينيه، كان لا يشتكي ولا يسخط، ولا يتبرَّم. كان أكثر دهره صامتًا، فإذا قال بذّ القائلين. كان إذا جالس العلماءَ على أنْ يستمع أحرص منه على أنْ يقول. كان إذا غُلِبَ على الكلام لم يُغلب على السَّكوت، كان لا يقول ما لا يفعل ويفعل ما لا يقول، كان إذا عَرَضَ له أمران لا يدري أيُّها أقربُ إلى ربِّه، نظرَ أقربَها من هواه فخالفه؛ كان لا يلومُ أحدًا على ما قد يقع العذرُ في مِثلِه؛ وقيلَ لهُ فيكَ عَظَمَة فقال: بل في عِزّةِ الله تعالى: ولله العِزّةُ ولرسولِهِ والمؤمنين. وسئل عن المروءةِ فقال: شُحُّ الرِّجلِ على دينِه وإصلاحَهُ مالَه وقيامَهُ بالحقوق" (١٠٠٠)، فالإمام هنا يريدُ أن يعلّم مريديه بطريقةٍ غير مباشرة أن يعملوا على أنْ يكونوا مثلَ هذا الصّديقِ الصّالح.



### النتائج

قلنا إنَّ الأمَّة التي ربَّاها النبيّ يَنَاهُ تربية رساليّة، وجدت نفسها بعد انتقاله إلى البارئ الأعلى وجهًا لوجه أمام إغراءات الإمْرة والسّلطة، وهذه محنة وابتلاءٌ عظيان، فهذه النفوس التي كانت ضعيفة ولم تتربّ تربية كاملة على تعاليم القرآن أو تفهم مقاصده، لتفاوت الأوقات التي أعلن فيها الناس إسلامهم في حياة النبيّ، والأعداد الكبيرة التي أسلمت بعد فتح مكّة، قبل أنْ تفهم شيئًا من تعاليم الدين، أخذت النزعاتُ والأهواءُ تتفاعلُ فيها، فبرزت مسألةُ السقيفة، وحُرّفت قيادة الأمَّة الرساليَّة بالشكل الذي نعرفه، وبلغ التحريف مداه في عهد الخليفة الثالث، وكانت نتيجتُه بعد استشهاد أمير المؤمنين عليّ بنِ أبي طالب الله وصول معاوية إلى الحكم.

أمّا الإمام الحسن الله فالبلاء الذي تعرض له كان سببة زيف معاوية، وسمعته التاريخيّة المزيّفة أيضًا، التي جعلت الجمهور (العوام، أو بحسب تعبير أمير المؤمنين الرّعاع) يؤمن بأنّه أحدُ الصّحابة مثله مثلُ الإمام علي الله وأنّ الصّراع بينها إنّا هو صراعٌ بين صحابيّين، أو عشيرتين من قريش، وراج سوق المغالطات ووضع الأحاديث، التي كان معاوية وإعلامه المتمثّل بالفقهاء ورواة الحديث - الذين أغدق عليهم الأموال - يروّجونها بين الجهاهير، فاختلط الأمرُ على الناس ولم يعد باستطاعتهم التمييزُ بين الحقّ والباطل ... لم يفهم حتّى أصحاب الحسن الله أسباب عقد معاهدة الصلح مع معاوية إلّا بعد استلام هذا الطاغية للسلطة متجلباً بجلباب الإسلام وفرية صُحبة النبي؛ وقوله ما قال بعد نقض معاهدة الصّلح ...

لكنّ الإمام الحسن الله على الرّغم من الظلم المعنوي الذي تعرّض له قبل عقد معاهدة الصلح وبعدها، قد أكمل الدور الرّساليّ الموكل إليه، وهو تبيين الحقّ من الباطل، وتعليم الناس وتوجيههم بالقول والموقف، وبأسلوب الوعظ المباشر، والوصايا، والأسلوب التربويّ غير المباشر، من خلال القصّ والتشبيه والتمثيل والحركة...

#### --- الهوامش الله المناه

- ١- نهج البلاغة، تحقيق صبحى الصالح، ص ١٤.
  - ٢-الحلّى، العِدد القويّة، ص ١٧٣.
- ٣-النيسابوري، مسلم، صحيح مسلم، ج٤، ص ١٧٩. والعروي الحويزي، تفسير نور الثقلين، ج٤، ص ٢٨٥.
  - ٤-الكليني، الكافي، ج١، ص ٦٧٠.
  - ٥- ابن فارس، معجم مقاييس اللغة، ج٢، ص ٤٨٣.
    - ٦-الفيومي، المصباح المنير، ج٢، ص١١٧.
    - ٧-الزبيدي، تاج العروس، ج١٩، ص٤٤٣.
    - ٨-صليبا، المعجم الفلسفي، ج١، ص ٢٦٦.
    - ٩-العيّاشي، تفسير العيّاشي، ج١، ص ١٥٣.
      - ١٠ الطوسي، تهذيب الأحكام، ص ٤٥٨.
    - ١١-نهج البلاغة، ت صبحي الصالح، ص ٥٥٧.
  - ١٢ الإمام زين العابدين، الصحيفة السجّاديّة، ص ١٥٢، الدعاء ٢٤.
    - ١٣ –م.ن، ص ١٥٦، الدعاء ٢٥.
    - ١٤ الكراكجي، معدن الجواهر، ص ٦٤.
    - ١٥- العسكري، التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري، ص ٣٤.
      - ١٦ سيف، علم النفس التعلُّم والتعليم، ص ٣٧.
        - ١٧ الفراهيدي، كتاب العين، ج٢، ص ١٥٢.
        - ۱۸ ابن منظور، لسان العرب، ج۲، ص ۸۷۰.
          - ١٩ المجلسي، بحار الأنوار، ج٢، ص ١٧.
            - ۲۰-م.ن.، ج۱، ص ۱٤۱
      - ٢١- ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، ج٤، ص ٥٣٨.
        - ۲۲-م.ن، ج٤، ص ٥٣٢.
        - ٢٣-نهج البلاغة، ص ٧٩.
        - ٢٤ الكليني، الكافي، ج٥، ص ١٢١.
        - ٢٥ الشهيد الثاني، منية المريد، ج١٦، ص ١٥٠.
  - ٢٦-الأمين، السّيد محسن، في رحاب أئمّة أهل البيت، ج٣، ص٤٣، نقلاً عن السّيوطي في تدريب الرّاوي.
    - ٢٧-المجلسي، بحار الأنوار، ج٤٣، ص٥٥.
    - ٢٨-النيسابوري، أسباب النزول، في ذيل تفسير حسنين محمد مخلوف، ص٥١٥.
      - ٢٩- نهج البلاغة، شرح ابن أبي الحديد، ص٥٣٦.
        - ٣٠-البرقي، المحاسن، ج١، ص ١٣٩.

٣١- الحميري، قرب الإسناد، ج١، ص ٢٥٩.

٣٢- المتقي الهندي، كنز العمال، ص ٣٠٢.

٣٣-القضاعي، شهاب الأخبار، ص ٣٠٩.

٣٤- الكليني، الكافي، ج٥، ص ٣٣٢.

٥٥-الطبرسي، مكارم الأخلاق، ص ١٩٧.

٣٦-الأمين، السّيّد محسن، في رحاب أئمّة أهل البيت، ج٣، ص٢٦؛ نقلًا عن أبي الفرج الإصفهاني؛ ابن أبي الخديد، شرح نهج البلاغة، مج٢، ج٢، ص ١٠١، ومج ٤، ج١٦، ص٦ وما بعدها.

٣٧-الأمين، السّيّد محسن، في رحاب أئمَّة أهل البيت، ج٣، ص٣٨...

٣٨-الصدوق، من لا يحضره الفقيه، ج٣، ص ٤٩٣.

٣٩-الأمين، السّيّد محسن، في رحاب أئمّة أهل البيت، ج٣، ص٢٤، نقلاً عن الطّبرسي في الاحتجاج.

• ٤ - الأمين، م.ن، ج.ن، ص٢٧ نقلاً عن أبي الفرج الأصفهاني في مقاتل الطَّالبيّين.

٤١ - البلاذري؛ جمل من أنساب الأشراف، ط١، ج٣، ص ٤١ - ٥٠.

٤٢-الإربلي، كشف الغُمّة، ج١، ص٥٤١. ٥٤٢؛ ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، مج ٤، ص١٦.

٤٣- ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة ، مج ٤، ص١٧.

٤٤ - الصدوق، عيون أخبار الرضا، ج٢، ص ٣٨.

٥٤ - الطبرسي، مكارم الأخلاق، ص ٢٢٠.

٤٦ - م.ن، ص.ن.

٤٧ - التميمي الآمدي، عزر الحكم، ص ٤٤٦.

٤٨-الكليني، م.ن، ج٦، ص ٤٧.

٤٩ - الكليني، م.ن، ج٤، ص ٦٣؛ والحر العاملي، وسائل الشيعة، ج١٠، ص ٤٠٧.

• ٥- نهج البلاغة، ت صبحي الصالح، ص ٢٤٩.

٥١ - المجلسي، بحار الأنوار، ص ٢٩٤.

٥٢- الحميري، قرب الإسناد، ج٣، ص ٢٩٠.

٥٣ - الصدوق، من لا يحضره الفقيه، ج٢، ص ١٧٣

٤٥-الكليني، الكافي، ج٤، ص ٣٠.

٥٥- ابن شهر آشوب، مناقب آل أبي طالب، ، ج٣، ص١٨٤.

٥٦ - الصدوق، عيون أخبار الرضا، ج٢، ص ٨٠.

٥٧ - الكليني، الكافي، ج١، ص ٢٣.

٥٨ - الأمين، م.ن، ج.ن، ص٧٧.

٥٩-الميداني، مجمع الأمثال، ج١، ص ٤٩.

٢٠-الكليني، الوافي، ج٢، ص ٦٣١.



٦١-الصدوق، عيون أخبار الرضا، ج١، ص٢٠٢.

٦٢ - الشهيد الثاني، منية المريد، ص ٢٢٥.

٦٣ - التميمي الآمدي، غرر الحكم، ص ٩٨.

٦٤ - م.ن، ص ٣٤٦.

٦٥-الأمين، م.ن، ص٣٩، نقلًا عن سبط ابن الجوزي الحنفي في تذكرة الخواصّ؛ ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، مج ٤، ص١٦.

٦٦ – م.ن، ص.ن.

٦٧- ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، ج٤، ص٧؛ والأمين، السّيّد محسن، في رحاب أئمّة أهل البيت، ج٣، ص٤٣.

٦٨-الأمين، في رحاب أئمَّة أهل البيت، مج٣، ص٥٥.

٦٩ - م.ن. ص٤٤.

۰ ۷ – م.ن.

- المصادر والمراجع اللاست

القرآن الكريم

\* ابن أبي الحديد، عبد الحميد بن هبة الله، شرح نهج البلاغة لإبن أبي الحديد، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، قم: مكتبة آية الله المرعشي النجفي، ١٤٠٤هـ.

\* ابن أبي جمهور، محمد بن زين الدين، عوالي اللمالي العزيزية في الأحاديث الدينية، تحقيق: مجتبى عراقي، قم: دار سيد الشهداء للنشر، ٥٠٤١هـ.

\*ابن شهر آشوب، مناقب آل أبي طالب، قم، ١٤٢١.

# ابن الصّبّاغ، المالكي المكّي، علي بن محمّد بن أحمد، الفصول المهمّة في معرفة الأثمّة، تحقيق: سامي الغريري، منشورات دار الحديث، قم، ١٤٢٢ه. \* ابن فارس، الرازي، أحمد بن زكريا، معجم مقاييس اللغة، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، قم: مكتب الإعلام الإسلامي، ١٤٠٤ه. \* ابن منظور، محمّد بن مكرم الإفريقيّ. لسان \* العرب، الطبعة الثالثة، تحقيق: جمال الدين العرب، الطبعة الثالثة، تحقيق: جمال الدين

والتوزيع، ١٤١٤ هـ. \* الأربى الشيخ على بن عيسى، كشف الغُمّة في معرفة الأئمّة، منشورات بني هاشمي، ط ١، تبريز،١٤٣٣هـ .

ميردامادي، بيروت: دار الفكر للطباعة والنشر

\* الأمين، السّيّد محسن، في رحاب أثمّة أهل البيت، دار التعارف للمطبوعات، بيروت، ١٤٠٠هـ / ١٩٨٠م

\* الأنصاري، مرتضى، مطارح الأنظار، مقرّر: أبو القاسم بن محمد بن علي كلانترى نورى، تحقيق: لجنة التحقيق تراث الشيخ الأعظم، قم: مجمع الفكر الإسلامي، ١٣٣٨ ش.

\* البرقي، أحمد بن محمد بن خالد، المحاسن، تحقيق: جلال الدين محدث، قم: دار الكتب الإسلاميّة، ١٣٧١هـ.

\* البلاذري، أحمد بن يحيى، جمل من أنساب الأشراف، منشورات دار الفكر، بيروت ١٤١٧ ه.. \* التميمي الآمدي، عبد الواحد بن محمد، غرر الحكم ودرر الكلم، تحقيق: سيد مهدي رجائي، قم: دار الكتاب الإسلاميّة، ١٤١٠هـ.

\* الحر العاملي، محمد بن حسن، تفصيل وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، تحقيق: مؤسسة آل البيت على، ٩٠١ه... \* الحلي، على بن يوسف، العُدَدُ القوية لدفع المخاوف اليومية، قم: مكتبة المرعشي، ١٤٠٨ه..

\* الزبيدي، محمد مرتضى، تاج العروس من جواهر القاموس، الطبعة الأولى، تحقيق: على هلالي وعلى سيري، بيروت: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، ١٤١٤هـ.

\*زين العابدين، علي بن الحسين الله الصحيفة السجاديّة، قم: دار الهادي للنشر، ١٤٣٤هـ \*سيف، علي أكبر، روان شناسى پرورشى، روانشناسي يادگيري و آموزشي، طهران، آگاه. \*الصالح، صبحي، تحقيق نهج البلاغة، الطبعة الأولى، قم: مؤسسة دار الهجرة، ١٤١٤هـ.

\* الصدوق، محمد بن علي بن بابويه، عيون أخبار الرضا الله تحقيق: مهدي الجوردي، طهران، دار جهان للنشر، ١٣٧٨ه.

\* الصدوق، محمد بن علي بن بابويه، من لا يحضره الفقيه، محقّق ومصحّح: علي أكبر غفارى، قم: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجاعة المدرسين في الحوزة العلمية، قم، ١٤١٣هـ.

\* صليبا، جميل، المعجم الفلسفي، بيروت: شركة

العالمية، ١٤١٤هـ.

\* الطبرسي، حسن بن فضل، مكارم الأخلاق، الطبعة الرابعة، قم: دار الشريف الرضي للنشر، 1817هـ.

\* الطوسي، محمد بن الحسن، تهذيب الأحكام، تحقيق: حسن الموسوي خرسان، طهران: دار الكتب الإسلامية، ١٤٠٧هـ.

\* العاملي، زين الدين بن علي، الشهيد الثاني، منية المريد في أدب المفيد والمستفيد، قم: مكتب الإعلام الإسلامي، ١٤٠٩هـ.

\* العروسي الحويزي، عبد علي، تفسير نور الثقلين، تصحيح: السيد هاشم رسولي المحلاتي، قم: المطبعة العلمية، ١٤١٥هـ.

\* العسكري، حسن بن علي النفسير المنسوب إلى الإمام الحسن العسكري الله، تحقيق: مدرسة الإمام المهدي ، قم، ١٤٠٩هـ.

\* العياشي، محمد بن مسعود، تفسير العيّاشي، الطبعة الأولى، تحقيق: السيد هاشم الرسولي المحلاتي، طهران: المطبعة العلمية، ١٣٨٠هـ.

\* الفراهيدي، خليل بن أحمد، كتاب العين، الطبعة الثانية، تحقيق: مهدي مخزومي وإبراهيم السامرائي، قم: مؤسسة دار الهجرة، ١٤٠٩هـ.

\* الفيومي، أحمد بن محمد، المصباح المنير في غريب المسرح الكبير، الطبعة الثانية، قم: مؤسسة دار المجرة، ١٤١٤هـ، [١٩٨٢].

\* القضاعي، محمد بن سلامة، شهاب الأخيار،

تحقيق: جلال الدين الحسيني الأرموي (المحدث)، طهران: المركز العلمي والثقافي للنشر، ١٣٦١ش. \* الكراجكي الطرابلسي، محمد بن علي، معدن الجواهر ورياضة الخواطر، الطبعة الثانية، تحقيق: أحمد حسيني، طهران: المكتبة المرتضوية، ١٣٩٤هـ. \* الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، تحقيق: علي أكبر غفاري ومحمد آخوندي، طهران: دار الكتب الإسلامية، ١٤٠٧هـ.

\*المتقي الهندي، كنز العال في سنن الأقوال والأفعال، بيروت: مؤسسة الرسالة، ١٩٨٥. \*المجلسي، محمد باقر بن محمد تقي، بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأثمّة الأطهار، بيروت: دار إحياء التراث العربي، ١٤٠٣هـ.

\* الميداني، أبو الفضل أحمد بن محمد النيسابوري، محمع الأمشال، نشر مؤسّسة الطبع والنشر التابعة للعتبة الرضويّة المقدّسة، ١٩٧٧ش/١٩٧٧م.

\* النوري، حسين بن محمد تقي، مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل، الطبعة الأولى، تحقيق: مؤسسة آل البيت الله قم، ١٤٠٨هـ.

\* النيسابوري، مسلم، صحيح مسلم، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، بيروت: دار إحياء التراث العربي، 1991م.

\* النيسابوري، الواحدي، أبو الحسن على بن أحمد، أسباب النزول، في ذيل كلمات القرآن، للشيخ حسنين محمد مخلوف، دمشق، ١٩٩٢م. الحسن المجتبى الميلا بين المدح والذمرِّ في كتاب تامريخ الإسلام للذهبي (ت: ٧٤٧هـ) (دمراسة عرض ونقد)



أ.م. محمَّد جاسم علوان الكصيرات مديرية تربية بابل

#### - البحث اللحص البحث الله ---

عرف الذهبي بعلمه ومكانته بين علماء عصره، فأخذت أنامله تحتضن العناية بالتأليف وكتابة المصنفات الإسلاميَّة، فحاء في ثناياها سيرة الشخصيَّات الإسلاميَّة، فدوَّن أحداث ما مرَّ بها وما جاء فيها، فكان منها سيرة الإمام الحسن الميَّد.

لقد أورد الذهبي روايات ضعيفة عن سيرة الإمام الحسن الله على الرغم من أنَّه عُرف عنه بأنَّه يعرض الروايات للنقد الشديد إلَّا أنَّه تقبل روايات من غير نقد وتحليل لتضعف من شخصيّة الإمام الحسن المجتبى الله إذ لم يخضعها للنقد والتشدد السندي لتحمل في طياتها ما يشير إلى المدح وبعضها ما يشير إلى الذمّ بها يتناسب ويتوافق مع توجهاته فتجلَّى في ذلك تعصيه لمذهبه.

ممَّا أدَّى إلى فقد المنهج المتوازن لدى الذهبي في عرضه للروايات من حيث النقد والإسناد في ترجمته لسيرة الإمام الحسن المجتبى الملالية.

الكلات المفتاحية: الحسن المجتبى الله المدح والذم، الذهبي.



#### 

Dr. Al-Dhahabi was known for his knowledge and prominence among the scholars of his time, as his pen embraced the meticulous effort of authorship and the writing of Islamic compilations. Among them was the biography of Islamic figures, documenting events they experienced and the content within them, including the biography of Imam Hassan (peace be upon him).

Al-Dhahabi included weak narrations about the biography of Imam Hassan (peace be upon him), despite his reputation for subjecting narrations to rigorous critique. However, he accepted narrations without thorough critique or analysis, which weakened the character of Imam Hassan al-Mujtaba (peace be upon him). This is because he did not subject these narrations to critical scrutiny, allowing them to carry elements of praise and, at times, blame, in alignment with his inclinations, revealing his sectarian bias. As a result, Al-Dhahabi lost a balanced approach in presenting narrations, both in terms of critique and transmission, in his portrayal of the biography of Imam Hassan al-Mujtaba (peace be upon him).

**Keywords:** Imam Hassan al-Mujtaba (peace be upon him), praise and blame, Al-Dhahabi.







#### المقدِّمة

لا شكَّ أنَّ الكتابة التاريخيَّة في ظلِّ الدولة الإسلاميَّة قد أخذت أطوارًا كثيرة ومرت بمراحل متعدِّدة، فهي تمثِّل العمود الفقري الأساسي لتوثيق التاريخ الإسلامي، منذ صدر الإسلام مرورًا بكلِّ العصور، وكان المؤرخ المسلم يزهو ويعتز كثيرًا بكتابة تاريخ أمَّته والأحداث التي مرَّت بها، ولم يكن هناك حدثًا أهم من سيرة الرسول وأهل بيته على.

لكن إنطلاقة المؤرخ المسلم في تدوين التاريخ الإسلامي كانت خاضعة للمؤثّرات المذهبيّة والانتهاءات الطائفيّة وتوجهات السلطة الحاكمة عمّّا أسهمت في ضياع بعض الحقائق التاريخيّة. ولكلّ ما سبق أردنا إلقاء الضوء على كيفيّّة تناول بعض المصادر الإسلاميّة الحقائق التاريخيّّة في ظلّ تلك الظروف والمؤثّرات ولا سيّما كتاب تاريخ الإسلام للذهبي (ت٧٤٧هـ)، الذي أرَّخ لسير الشخصيات الإسلاميّة وترجماتهم، ولا سيّما الإمام الحسن المجتبى الله

#### • مشكلة البحث

تتركَّز إشكاليَّة البحث في صيغة السؤال التالي: ما مدى تقبل الذهبي للروايات الضعيفة على علَّاتها المسيئة لشخص الحسن المجتبى المجتبى الميهِ ويتفرَّع من السؤال الرئيسي أسئلة فرعيَّة عدَّة منها: ما الدوافع التي تقف وراء الذهبي في تقبل الروايات الضعيفة المسيئة للحسن المجتبى المحتبى المجتبى المجتبى المحتبى المجتبى المحتبى المحتبى

#### • فرضية البحث

ممكن تحديدها من إشكاليَّة البحث عبر طرح الفرضيَّة التالية:

إنَّ الروايات الواردة في كتاب تاريخ الإسلام حول شخصيَّة الحسن المجتبى الله هي روايات ضعيفة ومسيئة لسبط النبي عَلَيْ، وكانت موضع مدح عند الذهبي لغرض تسويقها في إلقاء اللوم على الإمام على الله في حرب الجمل، ورواية أخرى مسيئة للحسن المجتبى الله من شخص واصفًا السبط بأنَّه رجل جفنة (رجل يأكل الثريد)، فكانت محل ذمِّ للحسن المجتبى

(77)

الذهبي في التخلي عن المنهج العلمي وتحرِّي الحقيقة في البحث عن الروايات الصحيحة، وأن التجنِّي والتزيد حل محل ضرورة المثابرة والتدقيق في نقل الروايات في هذا الموضع.

#### • منهجيّة البحث

اعتمد الباحث المنهج التاريخي في الدراسة في تتبُّع االروايات والأخبار وعرضها للنقد الخارجي والداخلي.

### • هيكليَّة البحث

تتطلَّب طبيعة البحث تقسيمه على مبحثين: المبحث الأوَّل الذهبي وسيرته المذهبيَّة وكتابه. أمَّا المبحث الثاني فتضمَّن: روايات المدح والذم للحسن المجتبى الله عند الذهبي.

المبحث الأوَّل الذهبي وسيرته المذهبيَّة وكتابه.

الذهبي هو شمس الدين أبو عبد الله محمَّد بن أحمد بن عثمان، نشأ في أسرة علميَّة متديِّنة كان لها الأثر في تبوئه مكانة مرموقة، وشهرة واسعة بين علماء عصره لعد عرف عن الذهبي أنَّه مجبًا للعلم ويتَّضح ذلك من خلال رحلاته، وسعيه للسماع من أعيان عصره، بصورة منهجيَّة شاملة اتَّصل بثلاثة من شيوخ العصر وترافق معهم، ومنهم ابن تيمية (٦٦١ هـ - ٧٢٨ هـ)، وجمال الدين أبو العبَّاس المعروف بابن الظاهري (ت ٢٩٦هـ/ ١٢٩٧ م) والموفق النصيبي الشافعي (ت ١٢٩٥ م) (١٢٩٠ م) (١٠).

وقد اتَّخذ الماليك سياسة متفردة من الأقليَّات الدينيَّة التي شكَّلت جزءًا من المجتمع، وقد اتَّبعوا مع الأقليَّة الشيعيَّة سياسة ذات طابع خاص تميَّزت بالطائفيَّة والتطرف؛ إذ تمكَّن الماليك من السيطرة على قلاع الإسماعليَّة في بلاد الشام (٢)، وفُرض مذهب السنة والجماعة على سكان جبال كسروان الشيعة في جبال كسروان وطرد سكان جبال كسروان الشيعة في جبال كسروان وطرد سكانها (٤). ووزَّعت أراضها على الماليك، وعبرَّ العيني بعد انتهاء حملة ٥٠٧ه على اراضي كسروان بقوله: "ورفعت أيدي الرافضة عنها" (٥).

وتفسيرًا لذلك فإنَّ العصر الذي عاش فيه الذهبي تميَّز بالتعصُّب والصراع الطائفي،



وقد أوضح كثير من المؤرِّخين البعد الطائفي، مثلًا ذكر ابن كثير أنَّ سبب هذه الحملات على الشيعة هو فساد عقائدهم وكفرهم وضلالتهم (٢)، وأكَّد عبد الهادي أنَّ سبب الحملات العسكريَّة على الشيعة كونهم "بغاة رافضة سبابة تعين قتالهم"(٧).

وتدخل هذه الحروب ضمن الحروب المذهبيَّة الدينيَّة هدفها أن يكون مذهب السكان منسجًا مع مذهب دولة الماليك وهو مذهب السنَّة والجماعة (١٠).

ولاشكَّ فيه أنَّ عقيدة الذهبي ومذهبه هو مذهب السلف، وانتصر له، وأيَّده، ومال إليه، وتَسَّك به، ودعا إلى إلزامه (٩).

وقد استاء منه كثير من العلماء بسبب تعصُّبه الطائفي، وانتقاده المفرط للشخصيَّات التي تنتمي لغير مذهبه، نجد أنَّ السبكي الذي كان من تلامذته وأطلق عليه شيخ الجروح والتعصُّب المفرط تجاه العلماء والأئمَّة والتعصُّب المفرط تجاه العلماء والأئمَّة عندما يقول: والحال في حقِّ شيخنا الذهبي أزيد ممَّا وصف، وهو شيخنا ومعلمنا، غير أنَّ الحقَّ أحق أن يُتبع، وقد وصل من التعصُّب المفرط إلى حد يُسخر منه، وأنا أخشى عليه يوم القيامة من غالب علماء المسلمين وأثمَّتهم الذين حملوا لنا الشريعة النبويَّة (١٠٠).

وقال أيضًا معربًا عن عدم رضاه عن كتابه تاريخ الإسلام: "وأمَّا تاريخ شيخنا الذهبي غفر الله له، فإنَّه على جمعه وحسنه مشحون بالتعصُّب المفرط لا واخذه الله، فلقد أكثر الوقيعة في أهل الدين أعني الفقراء الذين هم صفوة الخلق، واستطال بلسانه على كثير من الأئمَّة الشافعيين والحنفيين ومال فأفرط على الأشاعرة، ومدح فزاد في المجسمة، هذا وهو الحافظ الحدرة والإمام المبجَّل "(١١).

ومن المؤرِّخين الذين عاصر روا الذهبي المؤرخ ابن الوردي (ت ٢٤٩هـ/ ١٣٤٨م)، ذكره في مصنفه المعروف (تاريخ ابن الوردي)، ولم يكم راضيًا عنه فاتَّهمه بعدد من التُّهم، ومنها أذيَّته الناس في مصنفاته كالطعن في أعراضهم من دون وجه، هذا ما نلاحظه في مضمون كلامه قائلًا: "الذَّهبيُّ الدِّمشقي منقيطع القرين في معرفة أسهاء الرجال، محدِّث كبير ومؤرِّخ من مصنَّفاته كتاب تاريخ الإسلام وكتاب الموت وما بعده، وغير ذلك ... استعجل قبل موته فترجم في

تاريخه الإحياء المشهورين بدمشق وغيرها، واعتمد في ذكر سير النَّاس على أحداث يجتمعون به، وكان في أنفسهم من النَّاس آذي بهذا السَّبب في مصنفاته أعراض خلق من المشهورين "(١٢).

عُرف الذهبيُّ بكثرة القراءة والمطالعة للكتب التي أكسبته خبرة واسعة في النقد ومعرفة الرجال، وكان له كثير من المؤلَّفات التي امتازت بكثرتها وتنوعها؛ لاسيًّا في مجال التاريخ العام والتراجم، وأشارت بعض الدراسات الحديثة إلى أنَّ عدد تلك المؤلفات بلغ (٢١٤)، وقيل: (٢٥٢) مؤلَّفًا و الكتب الموادر التاريخيَّة أسهاء العديد من تلك المؤلَّفات والكتب منها: ما هو في التاريخ العام، مثل كتاب (تاريخ الإسلام) الشهير، وهو من الكتب المهمَّة للذهبي، تحدث فيه عن تاريخ الإسلام ابتداءً من عصر النبوَّة وانتهى إلى سنة سبع مائة، وضم تراجم العديد من الشخصيات فضلًا عن الحوادث التاريخيَّة (١٤٠). وهو أكبر كتب الإمام الذهبي وأشهرها، تناول فيهِ تاريخ الإسلام من الهجرة النبويَّة حتى سنة ٧٠٠هه/ ١٣٠٠م، وهي مرحلة مدَّتها سبعة قرون، ووضع خطَّة كاملة للكتاب قسمه بموجبها إلى وحدات زمنيَّة أمدها عشر سنوات أطلق عليها لفظ الطبقة، وبدأ حديثة عن كلِّ طبقة بذكر حوادث كل سنة من سنواتها، ثمَّ ينتقل إلى التراجم؛ إذ كان تركيزه عليها جليًّا (١٥٠).

### المبحث الثاني: روايات المدح والذم للحسن المجتبى طير

عُرف الذهبي بتعصبه لمذهب السلف؛ إذ كان ابن تيمية أحد أساتذته وكان للبيئة التي نشأ فيها الذهبي وتعليمه الذي تلقّاه له أثره في كتاباته، وظهر ذلك من خلال عدم إنصافه للبيت العلوي في كتاباته التاريخيَّة فنجده مثلًا على الرغم ممَّا ذكره الذهبيُّ من دلائل على حقيقة إيهان أبي طالب الله، ومساندة للنبي على في دعوته إلّا أنَّ الذهبي (١١٠) كان يميل إلى عدم إسلام أبي طالب، وقد أورد شواهد تاريخية عدَّة لستدلَّ بها على عدم إيهان أبي طالب.

وكذلك فإنَّ الذهبي يعدُّ من نصب العداء للإمام علي الله مؤرخ وراوي ثقة، مثلًا قد عرف عن ثور بن يزيد ببغضه للإمام علي الله الرغم من ذلك فإنَّ الذهبي عدَّه ثقة، وذكر أنَّه ما رأيت شاميًّا أوثق منه، ووصفه بأنَّه صدوق حافظ (١١٠).

ولم نجد تفسيرًا لآراء الذهبي سوى تعصبه ضد من خالفه بالمذهب، فنجده يهاجم الشيخ

المفيد بشراسة قائلًا: "كا رأس الرافضة وعالمهم، صنَّف كتبًا في ضلالات الرافضة، وفي الطعن على السَّلف، وهلك به خلق حتَّى أهلكه الله في رمضان، وأراح المسلمين منه" (١٩) ويبدو بوضوح أنَّ استخدام الذهبي الألفاظ النقديَّة الجارحة ضد رجالات الشيعة تدلُّ على تعصُّبه، وهذا منهجه في الألفاظ والمفردات أمثال كان شيعيًّا بغيضًا، خبيث اللسان رافضي، رافضي كذاب، خنزير (٢٠).

ويتَضح أنَّ الذهبي يخرج على المنهج الذي يجب عليه أن يلتزم به، وينتصر لمذهبه على حساب المادة التاريخيَّة.

إنَّ هذا التوجُّه عند الذهبي يشير إلى محاولة التقليل من شأن البيت العلوي؛ ولذلك فقد أورد روايات مادحة للإمام الحسن المجتبى الله إلَّا أنَّ محلها محل النبي عَلَيْهُ وأورد روايات ذامَّة للإمام الحسن المجتبى الله متجاهلًا سندها يستعجل بها على علاتها من غير تحقيق أو نقد.

ولأجل تسهيل الخوض في هذين الأمرين سيكون البحث في روايات الذم والمدح، وبحسب الآتي:

### المحور الأوَّل: روايات الذم

### • الرواية الاولى

تسمية الإمام الحسن المجتبى الله باسم آخر هو (حرب)؛ لأنَّ والده الإمام على الله أطلق عليه هذه التسمية.

ولكن هذه الرواية ضعيفة السند، وقد جاء بهذه الرواية؛ لأنَّ هناك رواية أخرى تذكر بأنَّ الإمام على الله أطلق هذا الاسم (حرب)على الإمام الحسين الله بعدما امتنع النبي يَلَه أن يسمِّى الإمام الحسن الله بهذا الاسم.

فقال الذهبي (٢١): قال أبو إسحاق السبيعي، عن هانئ بن هانئ، عن علي لما ولد الحسن، قال رسول الله عَلِيلًا: أروني ابني ما سميتموه؟

قلت: حربًا. قال: بل هو حسن وذكر الحديث، وفيه: فقال الله : إنَّم اسميتهم بأسماء ولد

 $\left( \mathbf{v}_{\bullet}\right)$ 

هارون شهر وشبير ومشهر. قلت: كان قد ولدت فاطمة بعدهما ولدًا فسماه محسنًا.

لقد وردت الرواية عن هانئ بن هانئ ، عن علي الله قال: لمّا ولد الحسن سميته حربًا، فجاءنا النبي لله فقال: أروني ابني ما سميتموه؟ قلنا: سميناه حربًا، قال: بل هو حسن . قال: فلمّا ولد الحسين سميته حربًا فجاءنا النبيُّ لله فقال: أروني ابني ما سميتموه؟ قلنا: حربًا. قال: بل هو حسين قال: فلمّا ولد الثالث سميته حربًا فجاءنا النبي لله فقال: أروني ابني ما سميتموه؟ قلنا سميناه حربًا قال: بل هو محسن، ثمّ قال: إنّا سميتهم بأساء ولد هارون شبير وشبير ومشير (۲۲).

#### مناقشة سند الرواية

تعدُّ سلسلة الرجال للرواية درعًا حصينًا وهم سورها المنيع، ومن خلالها تحدد قبول الرواية أو عدمه، وهذه الرواية فيها إشكال، ولا يمكن اعتهادها من خلال كتب أهل السنَّة والجهاعة؛ لضعف رواتها هانئ بن هانئ، وقد ضعَّفه الذهبي، وقال: هانئ بن هانئ عن عن علي الله ليس بالمعروف ... مجهول (٢٢)، وردَّ الألباني على الذهبي بقوله: "وسكت الذهبي هنا.... وهناك وافقه على التصحيح، وهذا منه عجيب!! فإنَّ هانئًا هذا لم يرو عنه غير أبي إسحاق وحده، ولازمه أنَّه مجهول، وهذا ما صرَّح به الإمام ابن المديني، كها صرح بذلك الذهبي نفسه (٤٢)، وعلى الرغم من أنَّ الذهبي عدَّ هانئ بن هانئ غير معروف ومجهول فإنَّه لم يعرض روايته في تسمية الحسن بحربًا للنقد أو مناقشتها؛ بل تقبلها على علاتها وتأسيسًا على ذلك، فالتعصب لدى الذهبي في الإساءة إلى أسرة الحسن المجتبي الله جليًا.

وقد وضع السيِّد العاملي هذه الرواية في دائرة الشك؛ لأنَّهم أرادوا أن تحقق لهم هذه الرواية ما يلي (٢٠٠):

ا اثنارة الشبهة حول مدى انسجام خلق رسول الله على أن يسمّي مع خلق على بن أبي طالب الله اله الله الله على الله على خلافه .
 اظهرت إصرار على الله في مرات ثلاث على أن يسمّي مولوده حربًا، وإصرار الرسول على خلافه .
 ١ - الإيحاء بأنّه الله كان يعيش في عمق وجدانه هاجس الحرب والقتال؛ لتكون نتيجة ذلك بصورة ظاهرها العفوية أنّه يحبُّ ويشتهي - ربه إلى حدّ الشره - ممارسة قتل الناس، وإزهاق أرواحهم .



ممَّا يعني: أنَّ حروبه في عهد رسول الله عَيَلَة وبعده لم تكن بدوافع دينيَّة، ومن منطلق الإحساس بالتكليف الشرعي الإلهي، ولا كانت القضيَّة قضيَّة تضحية وفداء، وبذل وعطاء في سبيل الله تعالى بقدر ما هي خلق وسجيَّة ودمويَّة لا مبرر لها، وبذلك يصبح حقد الناس عليه، ونفورهم منه مبرَّرًا إلى حدٍّ كبير (٢٦).

إِنَّ هذه الرواية تسعى إلى حلِّ مشكلة هامَّة يعيشها الفريق المناوئ لعلي الله وهي: أنَّ وجود محسن بن على بن أبي طالب في جملة أولاد الزهراء الله كالنار على المنار، وكالشمس في رابعة النهار، فليس من السهل تجاهله أو إنكاره.

فأراد هؤلاء أن يتخلَّصوا من تبعات هذه القضية بصورة ذكيَّة، تحمل في طياتها إنكارًا مبطنًا، وإبطالًا لمقولات إسقاط الجنين، بادِّعاء أنَّ محسنًا قد ولد ومات في حياة رسول الله عليه بدليل: أنَّ رسول الله عليه هو الذي سهَّاه محسنًا (٢٧).

فيكون هؤلاء قد جمعوا بزعمهم بين كون المحسن هو ابن علي والزهراء على وتسمية النبي على النبي على والزهراء عن ساحة الصراع، وادِّعاء أنَّه ولد ومات في حياة رسول الله على الله على المهتمون بتبرئة الخلفاء هذه الرواية، وأخذوا مضمونها، وأرسلوه إرسال المسلمات؛ ولكنَّهم غفلوا عمَّا يلي:

١ - إنَّ الروايات تؤكِّد على أنَّ عليًّا إلى لا يمكن أن يقدم على تسمية ولده قبل تسمية رسول الله له، وقد سبق أن سأله على حين ولادة الإمام الحسن، إن كان قد سبًاه، فقال له الله: ما كنت لأسبقك باسمه.

فقال: عَلَيْ مَا كنت لأسبق ربِّي باسمه (٢٠). فإنهَّا هي المتوافقة مع خُلق علي الله في تعامله مع النبيِّ عَلَيْ إذ كان يتبعه اتباع الفصيل أثر أمِّه، فكان يرفع له كل يوم من أخلاقه علمًا، ويأمره باتباعه. فلماذا يخلُّ على الله بهذه القاعدة ؟!

وما الذي دعاه إلى تغيير رأيه في هذا الأمر، هل لأنَّه لم يعد لرسول الله قيمة عنده، حتَّى صار يسبقه بتسمية أبنائه؟!

٢ - إذا كان الله تعالى قد أخبر رسوله عَلِيَّ بأنَّ عليًّا مثل هارون، فعليه أن يسمِّي ولده باسم

(VY)

(٧٣)

ولد هارون، فقد كان عليه أن يسأل رسول الله عَيْلَة عند ولادة كلِّ طفلٍ عن أسماء ولد هارون ليسمِّي ولده باسمه .

إلَّا إذا فرضنا: أنَّ ما يخبر الله تعالى بوقوعه لا يفترض أن يقع على وفق ما أخبر به. وهذا - والعياذ بالله كفر - لا يمكن أن يصدر عن أهل الإيهان.

بل لو سلمنا: أنَّه ﴿ قَدْ سَمَّى وَلَدَهُ حَرِبًا فِي أَوَّلَ الأَمْرِ، فَجَاء الرسول فَغَيَّر اسمه، فَإِنَّ المُفروض هُ و أَن يتوقف علي ﴿ عَن تسمية ولده في المرة الثانية حتَّى يراجع رسول الله عَلَيْ. ولنفترض: أنَّه تسامح في ذلك، واعتبر أنَّ الأمر لم يكن يفرض التوقف عنده، فإنَّ تغيير الاسم في المرة الثانية لا بدَّ أن يكون حاسمًا في منع علي ﴿ فَي المَرة الثانية لا بدَّ أن يكون حاسمًا في منع علي الله من الإقدام على تسمية مولوده الثالث، قبل معرفة موقف رسول الله عَلَيْهُ منه (٣٠٠).

فقد ذكر الذهبي أيضًا الرواية بطريق آخر ما نصَّه "وروى الأعمش عن سالم بن أبي الجعد قال: قال علي الله ي الحب الحرب، فلمَّا ولد الحسن هممت أن أسمِّيه حربًا، فسمَّاه رسول الله على المناه الحسين، وقال: سميت ابني هذين باسم ابني هارون شبر وشبير. رواه يحيى بن عيسى التميمي عن الأعمش، وهو من رجال مسلم، لكنَّه منقطع "(٢١).

ونستنج ممَّا تقدم أنَّ الرواية الأولى كانت ضعيفة لضعف رجالها، كما بيَّنا ذلك آنفًا، وأنَّ الرواية الثانية ضعيفة كذلك؛ لأنَّ الذهبي ضعفها لضعف يحيى بن إسماعيل، وعلى هذا الأساس لا صحَّة من أنَّ الإمام على الله أطلق على الإمام الحسين الله اسم (حرب).

### • الرواية الثانية

أخرج الذهبي رواية مفادها أنَّ الإمام على الله يصف الإمام الحسن الله فيها بأنَّه صاحب جفنة (٢٢) وخوان فتى من فتيان قريش، لو قد التقت حلقتا البطان لم يغن عنكم في الحرب شيئًا، ومدح الإمام الحسين الله فيها فقال الذهبي: وقال أبو عوانة، عن الأعمش، عن حبيب بن أبي ثابت، عن أبي إدريس، عن المسيب بن نجبة قال: سمعت عليًّا يقول: ألا أحدثكم عنًي وعن أهل بيتي؛ أمَّا عبد الله بن جعفر فصاحب لهو، وأمَّا الحسن فصاحب جفنة وخوان فتى

من فتيان قريش، لو قد التقت حلقتا البطان لم يغن عنكم في الحرب شيئًا، وأمَّا أنا وحسين فنحن منكم وأنتم منًّا. ويروى أنَّ الحسن كان يقول للحسين: أي أخيى، والله لوددت أنَّ لي بعض شدة قلبك، فيقول الحسين: وأنا والله وددت أن لي بعض بسطة لسانك (٣٣).

ويبدو أنَّ الذهبي أراد من هذه الرواية أن يثير إشكاليَّة مفادها العلاقة بين الإمام الحسن اللِّي وأبيه كانت غير جيدة أو على أحسن ما يرام.

ومناقشة سند الرواية التي اعتمد عليها الذهبي: فإنَّ حبيب بن أبي ثابت كان من المدلِّسين فقال ابن حبان "حبيب بن أبي ثابت مولى بني أسد أبو يحيى واسم أبي ثابت قيس بن دينار، مات سنة تسع عشرة ومائة، وكان من خيار الكوفيين ومتقنيهم على تدليس فيه "(٣٤). وفي معرض الردعلي هذا الكلام نقول: على النقيض تمامًا فإنَّ العلاقة بين الإمام الحسن اللي المام الحسن اللي

وأبيه أمير المؤمنين على ابن أبي طالب الله كانت على أحسن مايرام ولم تكن علاقة والد وولد؛ بل كانت علاقة معلم وتلميذ، وهذا واضح تمامًا من خلال الوصية الخالدة التي تركها ٧٤ لولده الحسن الله بعد منصرفه من صفين.

وكان الإمام على الله يتعامل مع ولده الإمام الحسن الله كوزير له، وتشهد له ذلك وقائع عصر خلافته، فهو الذي حرّض أهل الكوفة لقتال أصحاب الجمل، واستطاع أن يجمع لأبيه تسعة آلاف شخص (٣٥٠)، وكان حاضًر ا في حرب صفِّين وقد بذل فيه أقصى درجات التفاني في الدفاع عن الحقِّ المتمثِّل في أبيه الله حتى منعه وأخيه الحسين الله من الحرب(٣٦)، وكان كلم يتعذر في الخروج إلى الصلاة يستخلف ولده الحسن المل لذلك (٣٧)، كم كان يوكل بعض مهام القضاء له أيضًا (٣٨).

بعد التمحيص في الرواية أعلاه نجد فيها الدس متمثِّل في الإساءة إلى الإمام الحسن الله وذمه. وفي الحقيقة أنَّ هذه التأويلات ضعيفة؛ إذ حاشا الإمام على أن يذمَّ الإمام الحسن اللِّي، وهو من سمع قول النبي فيه (الحسن والحسين ريحانتي)، أمَّا قوله صاحب جفنة فإنَّ الحسن الله جسد زهده في الطعام من خلال الآية التي نزلت بهم الله، ﴿ يُطْعِمُونَ الطُّعامَ عَلَى خُبِّهِ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأُسِيرًا ﴾ (٢٩)، وهم صيام يتضوَّعن من الجوع ويؤثرون والأسير المسكين واليتيم (٠٠). تضمَّن تاريخ الإسلام معطيات كثيرة تُبيِّن مواقف الذهبي وتعصبه ضد الشيعة، فقد حرص على إظهار المذهب الشيعي في صورة الانحراف في العقائد والسلوك والفكر، فهو من أكثر المؤرخين استنكارًا للعقائد الشيعية، وفي تاريخه كثير من الأمثلة التي تشير إلى ذلك مثلًا ترجم لكثير من أعلام الشيعة فيقول فيهم كثير العبادة وصدوق، ولكنَّه شيعي أو أنَّه صادق في الحديث؛ ولكنَّه من غلاة الرافضيَّة (١٤).

# المحور الثاني: رواية المدح

الرواية الأولى:

لقد ذكر الذهبيُّ روايات فيها مناقب ومدح للحسن المجتبى المُنَّ إلَّا أنَّها تحمل في جانب آخر معاني القدح والذم لا تتناسب مع مقام سيِّد شباب أهل الجنَّة؛ إذ قال: ومناقب الحسن المُنِّ كثيرة، وكان سيدًا حليمًا ذا سكينة ووقار وحشمة، كان يكره الفتن والسيف، وكان جوادًا ممدوحًا، تزوج سبعين امرأة ويطلقهنَّ، وقلَّها كان يفارقه أربع ضرائر (٢٠).

ويتَضح من خلال هذه الرواية أنَّ الذهبي أثنى على الحسن المجتبى الله في مستهلِّ الرواية وذمَّه في خاتمة الرواية؛ إذ وصفه بأنَّه رجل دعة وملذَّات. ولا سيَّا أنَّ الذهبي لم يخضع هذه الرواية للنقد والتحليل أو التوسعة في الوقوف على صحَّتها، وكذلك زايد عليها برواية أخرى؛ إذ ذكر عن جعفر الصادق الله قال: قال عليُّ: يا أهل الكوفة لا تزوجوا الحسن فإنَّه رجل مطلاق، فقال رجل: والله لنزوجنَّه، فها رضي أمسك، وما كره طلق (٢٤٠). أخبرنا محمَّد بن عمر قال: حدثني علي بن عمر، عن أبيه، عن علي بن الحسين، قال: كان الحسن بن علي مطلاقًا للنساء، وكان لا يفارق امرأة إلَّا وهي تحبه (١٤٤).

قال الذهبيُّ في عليِّ بن عمر الدمشقي، عن أبيه، وعنه بقية، لا يدرى من هو (٥٤)؟! أنَّ سند جميع تلك الروايات ضعيف لوجود كذَّابين ووضاعين مثل محمَّد بن عمر الواقدي (٢٤)، والمدائني (٧٤)، وأبو القاسم على بن إبراهيم (٨٤)، وغيرهم (٩٩).

ومن ناحية المتن ففي مثل تلك الروايات إشكالات عديدة وأنَّها متناقضة، فمنها أنَّ أسهاء أزواج الإمام ( الله وأنسابهنَّ اللواتي قام بطلاقهنَّ غير معلوم، وفيها دلالة واضحة على أنَّ هذا



الاتّمام قد أطلق جزافًا، فأبو الحسن المدائني التي أطلقت عليه المصادر لقب النسابة العالم (٥٠٠)، نسب للإمام الحسن ولي سبعين زوجة (١٥٠)، وسمّى أحد عشر منهنَّ فقط (٢٠٠)، أضف إلى ذلك الخلاف العجيب والشاسع بين تعداد أزواجة ولي أيضًا دليل على اختلاف مثل هكذا روايات، فقد عدت زوجاته من الحرائر وأمهات الأولاد من سبعين (٢٥٠) زوجة إلى ثلاثهائة (١٥٠)، وذريته ولي قد سجلها المؤرخون ما بين سبعة (٥٠٠) وخمس وعشر ون (٢٥٠)، وهو رقم طبيعي غير دال على كثرة زوجاته أبدًا، وإذا كان الإمام الحسن السبط ولي مطلاقًا فلم لم يطلق عدوّتة اللدودة، التي قامت أودت بحياته وهي جعدة بنت الأشعث، وكان الإمام الحسن الإمام الحسن الإمام الحسن الزيات هذه الزيات المربة لوصحّت يغفل عنها عدوّه اللدود معاوية فيتّخذها مغنهًا للتشهير بالإمام والإمام المربة لوصحّت يغفل عنها عدوّه اللدود معاوية فيتّخذها مغنهًا للتشهير بالإمام الإمام المربة لوصحّت يغفل عنها عدوّه اللدود معاوية فيتّخذها مغنهًا للتشهير بالإمام المربة لوصحّت يغفل عنها عدوّه اللدود معاوية فيتّخذها مغنهًا للتشهير بالإمام المربة المربة لوصحّت يغفل عنها عدوّه اللدود معاوية فيتّخذها مغنهًا للتشهير بالإمام المربة لوصحّت يغفل عنها عدوّه اللدود معاوية فيتّخذها مغنهًا للتشهير بالإمام المربة لوصحّت يغفل عنها عدوّه اللدود معاوية فيتّخذها مغنهًا للتشهير بالإمام المربة لوصحّت يغفل عنها عدوّه اللدود معاوية فيتّخذها مغنهًا للتشهير بالإمام المربة لوصة المربة لوصة المربة لوصة المربة لوصة المربة لوصة المؤلية في المربة لوصة المؤلية في المربة لوصة المؤلية في المربة لوصة المؤلية في المؤلية في

فهذه الروايات ضعيفة من ناحية السند، أما من ناحية المضمون والمتن فهذه الروايات خالفة لسيرة أهل البيت على لأنّهم كانوا مثال رحمة الله في الأرض حتّى مع أعتى أعدائهم، فكيف بزوجاتهم وكيف يخالفوا حدود الله وسنة رسوله على التعدد الزوجات والإفراط في الجواري، ففيها إيذاء للنفس البشريّة فضلًا عن مخالفة السنن، فهم عدل القرآن وخلفاء الرحمن وأوصياء رسول الله على عرضه وزوجاته حتّى وأوصياء رسول الله على عرضه وزوجاته حتّى المناق من تحمُّل الأذى منها، وهي جعدة بنت الأشعث.

### • الرواية الثانية

لقد ذكر الذهبيُّ رواية أراد من ذكرها عرض صورة عن الصلح الذي جرى بين الحسن المجتبى الله ومعاوية؛ الغرض منها تعزيز موقف معاوية وإظهار الحسن المجتبى الله أنّه ليس برجل حرب إنّها رجل ملذَّات، ويقبل بحفنة من المال مقابل تنازله عن الخلافة إلّا أنّ هذه الصورة بعيدة كلّ البعد عن قيم وأخلاق الحسن المجتبى الله؛ إذ ذكر الذهبيُّ رواية عن عبد الله بن بريدة: قدم الحسن فاجتمع بمعاوية بعد ما أسلم إليه الخلافة، فقال معاوية: لأجيزنَّك بجائزة ما أجزت بها أحدًا قبلك، ولا أجيز بها أحدًا بعدك، فأعطاه أربعائة ألف، ثمَّ إنَّ الحسن المحسن الكوفة ونزل المدينة (٥٩).



(٧٧)

وفي الحقيقة أنَّ الذهبي أراد إقناع الناس بفكرةٍ مفادها أنَّ الحسن الله منح الشرعيَّة لمعاوية في الحكم من خلال التنازل الذي صوره الذهبي، كما أنَّ الجائزة الماليَّة التي حصل عليها الحسن الله هي تثمينًا لموقفه السياسي في جمع المسلمين على خليفة واحد، ويبدو أنَّ الذهبي أراد أن يشيع بين ثنايا كتاباته أنَّ الحسن الله باع منصب الخلافة بحفنةٍ من المال وطمعًا به، وكذلك يعطي إشارة إلى أنَّ من صفات الحسن الله هي التبذير ليبرهن عن كثرة تبذيره للمال على ملذَّاته من خلال رواية أنَّه مزواج ومطلاق.

إلّا أنّ في الحقيقية أنّ الإمام الحسن الله قد أدرج بعض البنود الماليّة في وثيقة الهدنة مع معاوية، وهذا نابع من معرفة الإمام بأنّ الحاكم الإسلامي لا بدّ أن يدير إقتصاد الأمّة فشرط على معاوية تعويض عوائل شهداء حرب صفين، والجمل بمبلغ مليون درهم (١٠٠)، وأن يفضًل بني هاشم في العطاء والصلات على بني عبد شمس، ويستثني بيت مال الكوفة فهو تحت تصرفه، وأن يعطي أخيه الحسين الله كل عام مليوني درهم، ويجعل له خراج دارابجرد في ولاية فارس، وألّا يمنع أحدًا من شيعة على الله عطائه (١٠١)، ولكي يكشف للأجيال القادمة أنّ الإمام الحسن الله كان حريصًا شديد الحرص على إقتصاد شيعته.

إنَّ هذه الرواية ومضامينها في الواقع خرافة فليس لها نصيب من الصحة، هي محل مدح عند الذهبي إلَّا أنَّها في الحقيقية هي رواية قدح بسط النبي سَلَّة. في أداة للتعبير عن حالة القدح، والإساءة للبيت العلوي، ولا سيَّما الإمام الحسن الله، وهذا ما يتلاءم مع توجُّهات الذهبي وتعصبه لمذهب السَّلف.

#### • الاستنتاجات

بعد أن استعرضنا مكانة الذهبي، من خلال توضيح منزلته بين العلماء إبَّان عصره، ثمَّ بادرنا إلى استعراض رواياته بحقِّ الحسن المجتبى الله من حيث المدح والذم تمَّ التوصُّل إلى مجموعة من الاستناجات من أهمِّها:

١ - على الرغم من أنَّ الذهبي رجل دين ومؤرخ مشهور في عصره، إلَّا أنَّنا من خلال الاطلاع على مرويَّاته لاحظنا تعصبه لمذهبه بخلاف أغلب المؤرِّخين الذين سبقوه في الكتابة



التاريخيَّة؛ إذ ينتصر لمذهبه على حساب الحقائق التاريخيَّة.

٢- إنَّ الذهبي أورد روايات تتضمَّن المدح والذم للحسن المجتبى الله ضعيفة السند والمتن، على الرغم من أنَّه أشار إلى ضعف أسانيدها إلَّا أنَّه لم يعطها اهتهام من حيث النقد والقبول والرفض، أو الوقوف عليها في التحليل الموسَّع ويتَّضح أنَّ هناك دوافع مذهبيَّة وتعصبيَّة تدفعه إلى ذلك، وقد تعرض إلى نقد شديد من قبل تلاميذه نتيجة الإفراط في التعصب.

٣- إنَّ أهم الروايات المدح التي أشار إليها الذهبي هي تنازل الحسن المجتبى الله عن السلطة لمعاوية؛ إذ صوَّر هذا التنازل مقابل حفنة من المال؛ فضلًا عن التهاس مبرر شرعي لحكم معاوية إلَّا أنَّ في حقيقية الأمر هذه الرواية في محلِّ ذمِّ للإمام الحسن المجتبى الله.

٤- أمَّا رواية الذمِّ فقد أشار الذهبيُّ إلى أنَّ الإمام الحسن المجتبى صاحب جفنة؛ أي رجل يميل
 إلى الدعة والراحة بعيد عن تحمُّل المسؤوليَّة، وفي الحقيقية أنَّ الحسن المجتبى الميُّ خلاف ذلك.

٥- لقد أورد الذهبي رواية الذمِّ بأنّ الحسن المجتبى المُّ مزواج مطلاق، مفرط في الملذّات، وأنّ أبيه الإمام علي المُّ قد حذّر الناس أن يزوِّجوه، وعلى الرغم من أنّ هذه الروايات ضعيفة السند عند الذهبي؛ ولكن قبلها على علّاتها بسبب تعصبه لمذهب السلف المعادي للبيت العلوي.

7- ذكر الذهبيُّ أيضًا رواية إصرار الإمام علي الله على تسمية الحسن الله، وكذلك الحسين والمحسن الله باسم حرب، وقد ساقها الذهبيُّ من غير تمحيص وتدقيق على الرغم من ضعف سندها ومتنها، وذلك بدوافع مذهبيَّة كمحاولةٍ لرسم صورة ذهنيَّة لدى القارئ أنَّ الإمام علي بن أبي طالب الله يميل إلى الحروب، وإلقاء اللوم على الإمام علي الله في حرب الجمل.



#### --- الهوامش الله الم

١-السبكي، تاج الدين عبد الوهاب بن تقي الدين (ت٧٧ه)، طبقات الشافعية، تحقيق: حمود محمَّد الطناحي وعبد الفتاح محمَّد الحلو، ط٢، دارهجر للطباعة والنشر والتوزيع، ١٤١٣هه، ج ٩، ص ١٠١٠ ابن تغري بردي، أبو المحاسن، جمال الدين (ت ٨٧٤هـ)، المنهل الصافي والمستوفى بعد الوافي، تحقيق: محمَّد محمد أمين، الهيئة المصرية العامة للكتاب، د.ت، ج ٣، ص٢٤٣.

٢-ابن واصل، محمَّد بن سالم بن نصرالله (ت ٦٩٧ هـ)، مفرج الكروب في أخبار بني أيوب، المطبعة الأميرية،
 القاهرة، ١٩٧٥، ج١، ص ٢٠٩٠.

٣-ابن شداد، عز الدين محمَّد بن علي بن إبراهيم (ت٦٨٤هـ)، تاريخ الملك الظاهر، تحقيق: أحمد حطيط، ط١، ١٩٨٣م، ص٣٢٣.

٤ -الدويهي، مار اسطفان، (ت٤٠١٧م) تاريخ الطائفة المارونية، تحقيق: رشيد الخوري، ط١، دار ومكتبة بيبلون، د.ت، ص٩٩ ـــــ ١٠٠.

٥-العيني، بـدر الديـن محمـود، (ت ٨٥٥ هـ)، عقـد الجـمان في تاريـخ أهـل الزمـان، تحقيـق: محمـود رزق محمـود، مطبعـة دار الكتـب والوثائـق القوميـة، القاهـرة، ٢٠١٠، ج٣، ص١٢٨.

٦- ابن كثير، أبو الفداء إسهاعيل بن كثير (ت٤٧٧ هـ)، البداية والنهاية، ط٣، دار ابن كثير، دمشق، ٢٠١٣، ج٢، ص١٢.

٧-بن عبد الهادي المقدسي (ت ٧٤٤ هـ)، العقود الدرية، تحقيق: علي بن محمَّد العمران، ط١، دار ابن حزم، بيروت، ص١٦٩.

٨-حمادة، سعدون، تاريخ الشيعة في لبنان، دار الخيال للطباعة والنشر والتوزيع، ٢٠٠٨، ج١، ص٣٤.

٩-الشيخ، عبد الستار، الحافظ الذهبي مؤرخ الإسلام، دار القلم، ١٩٩٤، ص ٢٩٠.

١٠- السبكي، طبقات الشافعية، ج٢، ص١٣.

١١ – م.ن. ص ٢٢ .

۱۲ - ابن الوردي، زين الدين الكندي (ت ۶۹۷هـ)، تاريخ ابن الوردي، ط۱، دار الكتب العلمية، بيروت، ج٢، ص٣٣٧.

١٣-معـروف، بشـار عـواد، الذهبـي ومنهجـه، تحقيـق: جعفـر خصبـاك، مطبعـة عيسـي البـابي الحلبـي، جامعـة بغـداد، ١٩٧٦ ص٢٧٦.

١٤ - الصفدي، صلاح الدين خليل بن أيبك (ت ٧٦٤هـ)، الوافي بالوفيات، تحقيق: أحمد الأرناؤوط وتركي مصطفى، دار إحياء التراث، بيروت، د.ت، ج٢، ص٤٣.

١٥ - سالم، بن سعيد، في العلوم السيكلوجية، منهاج البحث، العبيكان للنشر والتوزيع، الرياض، ٢٠٢٠، ص ٩٠ - ٩١.

١٦ - الذهبي، تاريخ، ج١، ص ٢٣٠

١٧ - ابن سعد، أبو عبد الله محمَّد بن منيع، (ت ٢٣٠هـ)، الطبقات الكبرى، تحقيق: علي بن محمد عمر،



القاهرة، ٢٠٠١، ج٧، ص ٣٢٤.

١٨ - الذهبي، شمس الدين محمَّد بن احمد، تذكرة الحفاظ، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٩٨، ج١، ص ١٧٥.

۱۹ - الذهبي، شمس الدين محمَّد بن احمد عثمان، تاريخ الإسلام، تحقيق: عمر عبد السلام تدمري، ط١، دار الكتاب العربي، بيروت، ج٤٩، ص ٢٢٧.

٢٠ ـ للامثلة ينظر: الذهبي، تاريخ، ج٤، ص٩٢٣، ج٧، ص٨٧، ج٩، ص٩٤٥، ج٥١، ١٣٣٠ ص.

٢١- الذهبي، تاريخ الاسلام، ج٢، ص ٦٢٧

٢٢-م.ن. ج٥، ص٩٤؛ ابن عساكر، تاريخ دمشق، تحقيق: محمَّد باقر المحمودي، بيروت، ج١١، ص١٦.

٢٣ - الذهبي، شمس الدين، المغني في الضعفاء، تحقيق: نور الدين عتر د. م د . ت، ج ٢، ص ٧٠٧.

٢٤ - الألباني، محمَّد ناصر الدين الحاج نوح، سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة وأثرها السيئ في الأمة، دار المعارف، الرياض المملكة العربية السعودية ١٩٩٢، ج ٨، ص١٨٢ ـ ١٨٣.

٢٥ - العاملي، السيد جعفر مرتضى، الصحيح من سيرة الإمام علي الله الله مطبعة دفتر تبليغات إسلامي، قم، ١٤٣٠ هـ، ج٣، ص٨٨.

٢٦- العاملي، السيد جعفر مرتضى، الصحيح من سيرة الإمام على الله ، ط٢، بيروت، المركز الإسلامي للدراسات، ج٣، ص٩٠.

٢٧ - العاملي، الصحيح من سيرة الإمام على الله ، ج٣، ص٩٠.

۲۸–م.ن.

٢٩- الطوسي، محمَّد بن الحسن، الأمالي، ص ٣٦٧؛ الحر العاملي، الشيخ محمَّد بن الحسن، الجواهر السنية، المكتبة العلمية، بغداد، ١٩٦٤، ص ٢٣٨؛ الصدوق، محمَّد بن علي، عيون أخبار الرضا الله، تحقيق: أحمد الماحوزي، ج ١ ص ٢٩٠.

٣٠- العاملي، الصحيح من سيرة علي، ج٣، ص٩٢.

٣١- الذهبي، تاريخ الإسلام، ج ٢، ص ٦٢٧.

٣٢ - من الفخار يوضع بها الطعام في الريف، والغالب يثرد فيها، وقد أوشكت أن تزول. وهي عند بدو مصر كالقصعة من الفخار يعجنون فيها. ينظر: تيمور، أحمد إسهاعيل محمَّد، معجم تيمور الكبير في الألفا: العامية، تح: حسين نصار، دار الكتب والوثائق القومية بالقاهرة، ط ٢، مصر ٢٠٠٢، ج ٣، ص ٢٠٠٠

٣٣- الذهبي، تاريخ الإسلام، ج ٢، ص ٦٢٧.

٣٤ - ابن حبان، محمَّد بن حبان بن أحمد (ت ٢٥٤هـ)، مشاهير علماء الأمصار وأعلام فقهاء الأقطار، حققه ووثقه وعلق عليه: مرزوق على ابراهيم، دار الوفاء للطباعة والنشر والتوزيع، المنصورة، ١٩٩١، ص ١٧٤.

٣٥-الطبري، أبو جعفر محمَّد بن جرير (ت ٣١٠هـ)، تاريخ الرسل والملوك، تحقيق: محمَّد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف، القاهرة، ١٩٦٣، ج ٤، ص ٤٩٩

٣٦- دونالدسن، دوايت، عقيدة الشيعة، تعريب: ع.م.، مؤسسة المفيد، ط ٢، بيروت ١٩٩٠، ص٨٩.

٣٧- ابن أبي الحديد، عز الدين أبو حامد عبد الحميد بن هبة الله بن عبد الله المدائني المعتزلي (ت ٢٥٦ هـ/



٣٢٥٨ م)، شرح نهج البلاغة، تحقيق: محمَّد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية، بيروت ١٩٦٢، ج ٢١، ص ٢٤٤.

٣٨- الكليني، أبو جعفر محمَّد بن يعقوب بن إسحاق (ت ١٢٣ هـ)، الفروع من الكافي، صححه وقابله وعلق على أكبر الغفاري، دار الكتب الإسلامية، ط ٤، طهران ١٩٩٦، ج ٧، ص ٢٩١.

٣٩ - سورة الانسان، اية ٨.

٠٤- ناصر مكارم، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ج١٩، ص٠٥٠.

٤١ - الذهبي، تاريخ الإسلام، ج٢، ص ٩٩١.

٤٢ - م.ن. ج٤، ص٣٦.

٤٣ - م.ن. ص٣٧.

٤٤ - ابن سعد، الطبقات، ترجمة الإمام الحسن الله، ص٦٩.

٥٤ - ميزان الاعتدال في نقد الرجال، تحقيق: محمَّد على البجاوي، دار المعرفة، بيروت، ١٩٦٣، ج٣، ص ١٤٨.

23 - محمَّد بن عمر الواقدي السهمي الأسلمي المدني (ت ٢٠٧ هـ / ٢٢١ م) أبو عبد الله من أقدم المؤرخين في الإسلام، ولد بالمدينة وانتقل إلى العراق في أيام الرشيد، وأتصل بيحيى بن خالد البرمكي فأفاض عليه عطاياه وقربه من الخليفة، فولي القضاء ببغداد واستمر إلى أن توفي فيها، من أشهر كتبة: المغازي النبوية، ضعَّفة أهل الحديث ورموه بالكذب تارة وبالوضع تارة أخرى وحكموا بعدم حجيّة رواياته المسندة؛ فضلًا عن التي يرسلها أو يحدثها عن نفسه بلا إسناد. للمزيد من التفاصيل عن أراء المحدثين حول الواقدي ينظر: البلداوي: القول الحسن، ص 21 - 32

27 علي بن عبدالله، أبو الحسن المدائني (ت ٢٢٥ هـ / ٨٤٠ م) مولى عبد الرحمن بن سمرة: راوية مؤرخ كثير التصانيف من أهل البصرة سكن المدائن، ثمَّ انتقل إلى بغداد فلم يزل بها إلى أن توفي. من المتهمين بالكذب في الحديث وذكر أن مسلم في صحيحة قد امتنع من الرواية عنه، وأنَّ ابن عدي قد ضعَّفة ويروي عن عوانه بن المحكم المعروف بولائه لعثهان والأمويين إضافة إلى أنَّ أكثر رواياته من المراسيل. للتفاصيل ينظر: البلداوي: القول الحسن، ص١١٤ - ١١٩

٨٤- أبو القاسم علي بن إبراهيم (ت ٥٠٨ هـ / ٣٣٣٤ م) من أشدً المبغضين للشيعة؛ إذ أوصى قبل موته أن لا يحضره ينظر: الذهبي: سير أعلام .".. وأوصى ... أن لا يتولاه أحد من الشيعة ... ": ولا يتولاه أحد من الشيعة. الذهبي، شمس الدين، النبلاء، ج ٢٠١ ، ص ٢٠٤

89- للتفاصيل ينظر: البلداوي، وسام برهان، القول الحسن في عدد زوجات الإمام الحسن الله العتبة الحسينية المقدسة، كربلاء، ٢٠٠٨، ص ٦٠ - ٢٠٨

• ٥ - الذهبي، شمس الدين محمَّد، سير أعلام النبلاء، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت ،٢٠٠٤، ج ٧، ص ٥٤١

٥١ - ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، ج١٦، ص ٣٢.

٥٢ - المصدر نفسه.



- ٥٣ المصدر نفسه.
- ٤٥ المصدر نفسه.
- ٥٥ المقدسي، المطهر بن طاهر (ت بعد ١٥٥ هـ/ ٣٦٦ م): البدء والتاريخ، إعتني بنشره: كليهان هيوار، مكتبة المثني، بغداد د.ت، ج ٥، ص ٧٥
- ٥٦- ابن سعد، أبو عبد الله محمَّد بن سعد بن منيع الهاشمي البصري (ت ٢١٠ هـ/ ٨٤٥ م)، ترجمة الإمام الحسن الله من القسم غير المطبوع من كتاب الطبقات الكبير، تهذيب وتحقيق: عبد العزيز الطباطبائي، مؤسسة آل البيت الله التراث، قم ١٤١٦ هـ، ص٧٧- ٢٨
  - ٥٧ دونالدسن، عقيدة الشيعة، ص ٩١
  - ٥٨- البلداوي، القول الحسن، ص ٢٥٩- ٢٨١.
    - ٥٩ الذهبي، تاريخ الإسلام، ج٤، ص٣٨.
- •٦- الدينوري، أبو حنيفة أحمد بن داود (ت ٢٨٢ هـ / ٨٣٥ م)، الأخبار الطوال، تحقيق: عبد المنعم عامر، مراجعة: جمال الدين الشيال، وزارة الثقافة والأرشاد القومي، القاهرة، ١٩٦٠، ص ٢١٨.
- ٦١- اليعقوبي، أحمد بن إسحاق (ت٢٩٢هـ)، تاريخ اليعقوبي، مطبعة الغري، النجف، ١٣٥٨هـ، ج ٢، ص ١٣٢.

(۸۳)

-- المصادر والمراجع المستحد

\* القرآن الكريم

\* أوَّلًا: المصادر

\* ابن تغري بردي، أبو المحاسن، جمال الدين (ت ٨٧٤هـ).

المنهل الصافي والمستوفى بعد الوافي، تحقيق: محمَّد محمَّد أمين، الهيئة المصريَّة العامَّة للكتاب، د.ت.

\* ابن حبَّان، محمَّد بن حبَّان بن أحمد (ت ٢٥٤هـ).

مشاهير علماء الأمصار وأعلام فقهاء الأقطار، حققه ووثقه وعلق عليه: مرزوق على ابراهيم، دار الوفاء للطباعة والنشر والتوزيع، المنصورة، ١٩٩١.

\* الحر العاملي، الشيخ محمَّد بن الحسن .

الجواهر السنية، المكتبة العلميَّة، بغداد، ١٩٦٤.

\* ابن أبي الحديد، عز الدين أبو حامد عبد الحميد بن هبة الله بن عبد الله المدائني المعتزلي (ت ٢٥٦هـ). شرح نهج البلاغة، تحقيق: محمَّد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية، بيروت، ١٩٦٢.

\* الدينوري، أبو حنيفة أحمد بن داود (ت ٢٨٢ هـ). الأخبار الطوال، تحقيق: عبد المنعم عامر، مراجعة: جمال الدين الشيال، وزارة الثقافة والأرشاد القومي، القاهرة، ١٩٦٠.

\* الذهبي، شمس الدين محمَّد بن أحمد عثمان (ت ٧٧٤هـ).

تاريخ الإسلام، تحقيق: عمر عبد السلام تدمرى، ط١، دار الكتباب العربي، بيروت، د.ت.

\* تذكرة الحفاظ، دار الكتب العلمية، بيروت، 199٨.

\* سير أعلام النبلاء، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلميَّة، بيروت، ٢٠٠٤.

\* المغني في الضعفاء، تحقيق: نور الدين عتر د. م د . ت .

\* ميزان الاعتدال في نقد الرجال، تحقيق: محمَّد علي البجاوي، دار المعرفة، بيروت، ١٩٦٣

\* ابن سعد، أبو عبد الله محمَّد بن منيع، (ت ٢٣٠هـ).

الطبقات الكبرى، تحقيق: علي بن محمَّد عمر، القاهرة، ٢٠٠١.

\* السبكي، تاج الدين عبد الوهاب بن تقي الدين (ت ٧٧١هـ).

طبقات الشافعية، تحقيق: حمود محمَّد الطناحي وعبد الفتاح محمَّد الحلو، ط٢، دار هجر للطباعة والنشر والتوزيع، ١٤١٣هـ

\* ابن شداد، عز الدين محمَّد بن علي بن إبراهيم (ت ٢٥٨هـ).

تاريخ الملك الظاهر، تحقيق: أحمد حطيط، ط١، ١٩٨٣م.

\* الصدوق، محمَّد بن على (ت ٣٨١هـ).

عيون أخبار الرضا الله تحقيق: أحمد الماحوزي، د.ت.

\* الصفدي، صلاح الدين خليل بن أيبك (ت ٧٦٤هـ) .

الوافي بالوفيات، تحقيق: أحمد الأرناؤوط وتركي مصطفى، دار إحياء التراث، بيروت، د.ت.

\* الطوسي، محمَّد بن الحسن، (ت ٢٠هـ).

الأمالي، ط١، المكتبة الأهلية، بغداد، ١٩٦٤.

\* الطبري، أبو جعفر محمَّد بن جرير (ت ٣١٠هـ).

تاريخ الرسل والملوك، تحقيق: محمَّد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف، القاهرة، ١٩٦٣.

ابن عساكر، أبو القاسم علي بن الحسن ابن هبة الله (ت ٥٧١ هـ).

تاريخ دمشق، تحقيق: محمَّد باقر المحمودي، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، ١٩٩٥. \* ابن عبد الهادي المقدسي (ت ٧٤٤هـ).

العقود الدرية، تحقيق: علي بن محمَّد العمران، ط١، دار ابن حزم، بيروت، د.ت.

\* العيني، بدر الدين محمود، (ت ٨٥٥ هـ).

عقد الجان في تاريخ أهل الزمان، تحقيق: محمود رزق محمود، مطبعة دار الكتب والوثائق القومية، القاهرة، ٢٠١٠.

\* الكليني، أبو جعفر محمَّد بن يعقوب بن إسحاق (ت ١٢٣ هـ).

الفروع من الكافي، صححه وقابله وعلق علي أكبر الغفاري، دار الكتب الإسلامية، ط ٤، طهران، ١٩٩٦.

\* ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن كثير (ت ٧٧٤
 ه) .

البداية والنهاية، ط٣، دار ابن كثير، دمشق، ٢٠١٣.

\* المقدسي، المطهر بن طاهر (ت بعد ١٥٥ هـ).

البدء والتاريخ، إعتنى بنشره: كليهان هيوار، مكتبة المثنى، بغداد، د.ت.

\* ابن الوردي، زين الدين الكندي (ت ٩٧٤هـ).

تاريخ ابن الوردي، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت. د .ت.

\* ابن واصل، محمَّد بن سالم بن نصر الله (ت ٦٩٧ هـ).

مفرج الكروب في أخبار بني أيوب، المطبعة الأميرية، القاهرة، ١٩٧٥.

\* اليعقوب، أحمد بن إسحاق (ت٢٩٢هـ).

تاريخ اليعقوبي، مطبعة الغري، النجف، ١٣٥٨هـ .

\* الألباني، محمَّد ناصر الدين الحاج نوح.

سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة وأثرها

السيئ في الأمَّة، دار المعارف، الرياض المملكة العربيَّة السعودية، ١٩٩٢ .

\* البلداوي، وسام برهان .

القول الحسن في عدد زوجات الإمام الحسن الله، العتبة الحسينية المقدسة، كربلاء، ٢٠٠٨.

\* تيمور، أحمد إسهاعيل محمَّد.

معجم تيمور الكبير في الألفا: العامية، تح: حسين ن صار، دار الكتب والوثائق القومية بالقاهرة، ط ٢، مصر ٢٠٠٢.

\* حمادة، سعدون.

تاريخ الشيعة في لبنان، دار الخيال للطباعة والنشر والتوزيع، ٢٠٠٨ .

\* الدويهي، مار اسطفان.

تاريخ الطائفة المارونية، تحقيق: رشيد الخوري، ط١، دار ومكتبة بيبلون، د.ت.

\* دونالدسن، دوايت.

عقيدة الشيعة، تعريب: ع.م.، مؤسسة المفيد، ط ٢، بمروت ١٩٩٠.

\* سالم، بن سعيد.

في العلوم السيكلوجية، منهاج البحث، العبيكان للنشر والتوزيع، الرياض، ٢٠٢٠.

\* الشيخ، عبد الستار.

الحافظ الذهبي مؤرخ الإسلام، دار القلم، ١٩٩٤.

\* العاملي، السيد جعفر مرتضي.

الصحيح من سيرة الإمام علي الله الله مطبعة دفتر تبليغات اسلامي، قم، ١٤٣٠هـ.

\* معروف، بشار عواد .

الذهبي ومنهجه، تحقيق: جعفر خصباك، مطبعة عيسى البابي الحلبي، جامعة بغداد، ١٩٧٦.

الطبيعة الفقهيّة للبيعة والتزاماتها بيعة الإمام اكسن المسلط أنموذجًا



السيد الدكتور إياد حمزة عبد الشريفي



#### - البحث المحص البحث المحت

يعدُّ مفه وم البيعة من المفاهيم الشرعيَّة السياسيَّة التي وقع الكلام والبحث في طبيعتها الفقهيَّة، وهذا البحث يسلِّط الضوء على مفه وم البيعة وطبيعتها، ويتناول الآراء في ذلك، وكذلك يدرس البحث بيعة الإمام الحسن بعد استشهاد أمير المؤمنين الله وما اعقبها من أحداث آلت إلى ترك الإمام الحسن الله موقع الصدارة السياسيَّة لصالح معاوية.

فالبحث يقع بعد المقدِّمة في مطلبين:

الأوَّل منهم يناقش البيعة من حيث معناها وأصلها وطبيعتها وأركانها.

والآخر منهما يناقش على وجه الخصوص بيعة الإمام الحسن اللي وما رافقها وأعقبها من وقائع وأحداث كانت سببًا في اختلال شرائط بيعة الأمّة للإمام اللي ممّا حدا بالإمام الحسن اللي إلى مهادنة معاوية ؛ لإخلال الأمّة بالتزاماتها تجاه إمامها. ﴿ وَمَا تَوْفِيقِي إِلّا بِاللهِ عَلَيْهِ تَوَكّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ ﴾ (١)



#### 

The concept of allegiance (bay'ah) is one of the political and religious principles that has sparked extensive discourse and analysis regarding its jurisprudential nature. This study sheds light on the essence of bay'ah, delving into various perspectives on the subject. Additionally, it examines the allegiance pledged to Imam Hasan (peace be upon him) following the martyrdom of Amir al-Mu'minin (peace be upon both of them) and the subsequent events that led Imam Hasan (peace be upon him) to relinquish his political leadership in favor of Muawiyah.

The research is structured into two main sections following the introduction:

The first section: examines the concept of allegiance (bay'ah), focusing on its meaning, origins, nature, and essential components. The second section tackles specifically the allegiance pledged to Imam Hasan (peace be upon him), addressing the circumstances and events that accompanied and followed it. These developments ultimately led to the disruption of the conditions necessary for the allegiance of the Ummah to the Imam (peace be upon him). This obligations breach of the community towards their Imam compelled Imam Hasan (peace be upon him) to reconcile with Mu'awiya and relinquish authority. ((And my success is not but through Allah . Upon him I have relied, and to Him I return))





# المطلب الأوَّل: معنى البيعة وأصلها وطبيعتها

أولا: معنى البيعة لغة واصطلاحًا

#### ١ -معنى البيعة لغة

البيعة: الصفقة على إيجاب البيع، وعلى المبايعة والطاعة، فتبايعوا على الأمر: إذا أصفقوا عليه.

وبايعه مبايعة: عاهده.

وفي الحديث: ألا تبايعوني على الإسلام؟ هو عبارة عن المعاقدة والمعاهدة، كأنَّ كلَّ واحدٍ منها باع ما عنده من صاحبه، وأعطاه خالصة نفسه، وطاعته ودخيلة أمره (٢).

والمبايعة مع أولياء الله تعالى ورسله الذين أخذوا على عاتقهم تطبيق حكم الله في الأرض، إنَّما هي مبايعة مع الله جلَّ وعلا، قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللهَ﴾ (٣) على كيفيَّة مفادها ﴿إِنَّ اللهَ الشُرَى مِنَ المُؤْمِنِينَ أَنْفُسَهُمْ وَأَمْوَالُهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ الْجُنَّةَ ﴾ (٤).

#### ٢-معنى البيعة اصطلاحًا

عرَّفت البيعة بجملةٍ من التعريفات منها: هي وسيلة لإنشاء التولية بعدما تحقَّقت المقاولة والرضا(٥).

ومنها: هي العهد على الطَّاعة (٦).

ببيان أنَّ المبايع يعاهد أميره على أنَّه يسلّم له النَّظر في أمر نفسه وأمور المسلمين، لا ينازعه في شيء من ذلك ويطيعه فيها يكلِّفه به من الأمر على المنشط والمكره(٧)

وعرّفت ثالثًا: بأنَّها العقد الذي يكون بين الخليفة وعامَّة الناس(^).

ويرى أهل هذا الرأي أنَّه لا يكون هذا الأمر إلَّا بعد شورى أهل الحلِّ والعقد، وأنْ يقع الاختيار على من استكمل صفات الإمامة تحقيقًا (٩).

### ٣-مناقشة التعاريف السالفة

الذي يظهر من التعاريف السالفة الذكر جملة أمور أهمُّها ما يلي:

أ. إِنَّ تعريف البيعة بأنَّها عقد إنَّها يكون النظر فيه إلى الطبيعة الحقيقية للعقد، الذي يعرَّف بأنَّه: ربْطُ بين التزامين: أحدهما من طرف بأنَّه: ربْطُ بين التزامين: أحدهما من طرف

(۸۸

۸٩

المبايع، والآخر من طرف المبايع له.

ب. إنَّ التعريف الثاني ناظر إلى الإلتزام من طرف المبايع، فالعهد على الطاعة إنَّما تكون من طرفه، فهو الذي يتعهد بطاعة المبايع له، ولم يشر التعريف إلى المقابل المترتب على ذلك العهد على الطاعة.

ج. إنَّ التعريف الأوَّل للبيعة بأنَّها وسيلة لإنشاء التولية، هو تعريف بالجنس الأبعد الذي لا يحقق المعنى الحقيقي للبيعة فلم يبيِّن الطبيعة الحقيقية لهذه الوسيلة، وكذلك فإنَّه يغفل جانب المبايع له وما يلتزم به تجاه المبايع.

الذي يبدو للنظر أنَّ تعريف البيعة بأنَّها عقد هو الأنسب؛ بل والأصح في المقام، كما سيتضح ذلك من خلال بيان طبيعة.

# ثانيًا: الأصل التاريخي للبيعة

لم يكن مفهوم البيعة مفهومًا شرعيًّا إسلاميًّا ابتدعه وأسَّس له الشرع الإسلامي الحنيف؛ بل الذي تدلُّ عليه بعض النصوص الشرعيَّة والتاريخيَّة، هو أنَّ مفهوم البيعة مفهوم ديني وعرفي قائم قبل الإسلام، وقد أمضاه الشرع الإسلامي المبارك(١١) شأنه شأن أغلب الإنشاءات العرفيَّة التي أمضاها الشارع المقدَّس بعد أن شذَّب فيها وهذَّب.

فالأصل الأولي في العقود والمعاملات، والحقوق المتعلقة بذلك جميعًا إنَّما هو ((اتّباع ما سنَّه العقلاء، وما أقرُّوه في سيرتهم وتعاملهم، ما لم يثبت بالدليل المنع عنه ورفضه))(١٢).

والبيعة لا تخرج عن هذا المعنى، نعم هي معاملة سياسيَّة بين الرعيَّة ومن تختاره زعيمًا لها في الزمن القريب.

وممّا ورد من تلك النصوص الدَّالة على كون مفهوم البيعة سابقًا على عهد الإسلام ما جاء عن رسول الله على أنّه طلب من أهل المدينة الذين قدموا لبيعته في بيعة العقبة الثانية أن يُخرجوا له منهم اثني عشر نقيبًا، فاختاروا ثمّ قال: ((أبايعكم كبيعة عيسى ابن مريم للحواريين كفلاء على قومهم بها فيهم وعلى أنْ تمنعوني ممّا تمنعون منه نساءكم وأبناءكم فبايعوه على ذلك))(١٥) ومن النصوص التاريخيّة الواردة في المقام والدالة على كون البيعة كانت متعارفة قبل نزول



الشرع المقدَّس متمثِّلًا بأحكام القرآن الكريم والإسلام الحنيف، ما قاله عبد الرحمن بن أبي بكر: (أجئتم بها هرقليَّة قوقيَّة، تبايعون لأبنائكم ....)(١٤)

وكان ذاك حينها ورد كتاب معاوية إلى واليه مروان ليبايع الناس ليزيد.

وقد أراد بذلك أنَّ البيعة لأولاد الملوك سنة الروم والعجم.

وممَّا يتوقَّع كونه بيعة، وينطبق عليه حدها السالف، وهو أنَّها: هي العهد على الطَّاعة (١٥) عقد اتباع موسى للخضر الله الذه فَالَ لَهُ مُوسَى هَلْ أَتَّبِعُكَ عَلَى أَنْ تُعَلِّمَنِ بَمَا الطَّاعة (١٥) عقد اتباع موسى للخضر الله الخضر الله وضة كها هي دلالة صيغة (على أنْ) التي عُلِّمْتَ رُشْدًا (١٦)، وهو جاري على نحو المعاوضة كها هي دلالة صيغة (على أنْ) التي تأتي للعوض، كها ورد في القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ فَهَلْ نَجْعَلُ لَكَ خَرْجًا عَلَى أَنْ تَجْعَلُ لَكَ خَرْجًا عَلَى أَنْ تَجْعَلُ بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمْ سَدَّا (١١)، وفي قوله تعالى: ﴿ إِنِي الريدُ أَنْ أَنْكِحَكَ إِحْدَى ابْنَتَيَّ هَاتَيْنِ عَلَى أَنْ تَأْجُرَنِي ثَمَانِي حِجَج .... (١١) فجعلها لعوض البضع (١١)

في هو العوض الذي يقدِّمه موسى للخضر الله فالمعاوضة غير واضحة إلَّا في الاتباع الذي هو الانقياد، والاتباع في المسير والمذهب والأمر والنهي، وكلُّ ما يدعوه إليه (٢٠٠).

ذلك أنَّ الاتباع هو اقتفاء الأثر الذي يتحقق تارة بالجسم، وتارة بالارتسام والائتهار بأمر المتبع (٢١) فالتعليم لهدف الرشد، وغايته طلب علو المرتبة من قبل العبد الصالح الله في مقابله الانقياد والتسليم التامين من قبل النبي موسى الله.

و ﴿أَتَّبِعُكَ﴾ دال على طلب المتابعة المطلقة والانقياد التام، وفي جميع الأمور من غير أنْ يكون مقيدًا بشيء دون شيء.

ثمَّ إِنَّ قوله تعالى على لسان موسى الله : ﴿ هَلْ أَتَبِعُكَ عَلَى أَنْ تُعَلِّمَنِ مِمَّا عُلِّمْتَ رُشْدًا ﴾ (٢٢) أثبت كونه تبعًا له أوَّلًا، ثمَّ طلب ثانيًا أن يعلمه وهذا منه ابتداء بالخدمة، ثمَّ في المرتبة الثانية طلب منه التعليم (٢٣).

وهل هذا كلّه إلَّا نوع من أنواع البيعة، والانقياد.

وبناءً عليه يمكننا أن نستفيد من ذاك أنَّ البيعة سابقة على العهد الإسلامي في أصل تأسيسها وإنشائها كمفهوم عرفيً هذَّبه الشرع الإسلامي الحنيف وعمل وفقه.



دي

فالبيعة كانت وسيلة لإنشاء التولية بعدما تحقَّقت المقاولة والرضا، ثمَّ إنَّ المصافقة بالأيادي في البيعة المعتمدة لإظهار الإنشاء وتمامه كانت كذلك في البيعة (٢٤).

ثالثًا: طبيعة البيعة

لقد ذُكرت جملة آراء لبيان طبيعة مصطلح البيعة وحقيقتها على وفق رؤى فقه السياسة وتدبير أمر الرعيَّة، نذكر أهمَّها وهي ما يلي:

الأوّل: كونها عقد توكيل من البايع للمُبايَع له لإدارة أموره وتدبيرها، في مقابل بذل الطاعة من الموكل المبايع والمساعدة على تلك الإدارة (٢٥٠).

وهذا المعنى هو ظاهر القول بأنَّ: ((المسلمون هم المخاطَبون، والإمامُ في التزام أحكام الإسلام كواحدٍ من الأنام، ولكنَّه مُستنابٌ في تنفيذ الأحكام))(٢١).

فالخطاب الشرعي موجه لعموم المسلمين بها فيهم إمامهم، لكنَّ المسلمين هم الذين يستنيبون الإمام في تنفيذ أحكام الشارع الحنيف.

والاستنابة في أصلها عقد توكيل كما هو أحد وجوه تعريف الوكالة حيث قيل بأنَّها استنابة الغير في التصرف(٢٧).

فالبيعة على هذا المعنى توكيل من قبل الأمَّة لمن تسنم أمر إدارتها.

ويرد على هذا القول ما يلي:

١-إنَّ عقد الوكالة من العقود الإذنية الجائزة المتقومة بالإذن حدوثًا وبقاءً (٢٨).

في حين أنَّ البيعة إذا وقعت لزمت وليس لأي من طرفيها منفردًا نكثها ونقض بنودها، وهذا المعنى ظاهر قول عليّ أمير المؤمنين الله الذي الزوإنَّما الخيار للناس قبل أنْ يبايعوا فإذا بايعوا فلا خيار لهم) (٢٩).

وكذا ظاهر قوله الله : ((من نكث بيعته لقى الله يوم القيامة أجذم، لا يد له))(٣٠).

فالبيعة لازمة دون الوكالة، فلا يمكن تعريفها بأنَّها وكالة.

إذن فهاهيَّة البيعة وجوهرها ليست هي توكيل الغير على تمشية الأمور وتدبيرها، ((ففي الوكالة يتعهد الوكيل على إنجاز ما يريده موكله، ما أبقاه في هذا المنصب، وأمَّا البيعة فهي

تعهد من ناحية المبايع على أن يطيع لمن بايعه ولا يتخلف عن أمره، فكأنَّه يبيعه شيئًا، ولا يقدر على عزله عن هذا المقام، وهذا بخلاف التوكيل فإنَّه يجعل الوكيل كنفسه، وتصرفاته كتصرفاته، وهذا أمر ظاهر، ومن العجب وقوع الخلط بينها في بعض الكلمات، مع الاختلاف الواضح بين مغزاهما ومفهومهما))((٣).

الثاني: كونها عهدًا ومعاهدة بين طرفين.

قال تعالى: ﴿فَمَنْ نَكَثَ فَإِنَّمَا يَنْكُثُ عَلَى نَفْسِه ومَنْ أَوْفى بِمَا عَاهَدَ عَلَيْهُ أَللهَ فَسَيُؤْتِيه أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ (٣٢)، في عقب قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُبايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبايِعُونَ أَللهَ يَدُ أَللهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ ﴾ (٣٣) فعبَّر القرآن الكريم عن البيعة بالعهد.

فالبيعة على هذا المعنى تكون هي ((العهد على الطَّاعة كأنَّ المبايع يعاهد أميره على أنَّه يسلِّم له النَّظر في أمر نفسه وأمور المسلمين لا ينازعه في شيء من ذلك، ويطيعه فيها يكلِّفه به من الأمر على المنشط والمكره))(٢٤).

فيتعهد فيها الطرف الأوَّل المُبايَع لـه بـإدارة شـؤون الطرف الآخر المبايِع وتدبير أمـوره في مقابـل أنْ يتعهد هـذا الطرف المبايِع بالطاعـة والتسـليم لما يطلبـه الطرف الـذي بايـع لـه(٥٠٠).

ويرد على هذا المعنى ما يلي:

١-إنَّ للعهد صيغته الفقهيَّة المعينة التي تختلف عن صيغة البيعة الخاصة بها.

٢-إن نقض العهد المعقود بصيغته موجب للكفارة دون نكث البيعة، وهذا عمَّا انفردت به الإماميَّة (٣٦)، وهو المشهور في الفقه الإمامي (٣٧).

٣-يمكن إيقاع العهد من طرف واحد تجاه الله تعالى أو تجاه طرف آخر، فيكون التزامًا من طرف المتعهد خاصَّة من دون أن يقابله عهد والتزام من الطرف الآخر (٢٨).

أمًّا البيعة فلابدَّ فيها من التزامين مترتِّب أحدهما على الآخر ومتوقف عليه.

وقد عبَّر عن هذا المعنى الإمام عليّ الله بقوله: ((وإنَّ على الإمام الاستقامة وعلى الرعيَّة التسليم))(٢٩).

فإنَّما تكون الاستقامة المقصودة هنا من خلال التزام جادة الشريعة مطلقًا فيترتَّب على ذلك

وجوب التسليم والطاعة من طرف الرعيَّة.

الثالث: هي عقد قائم بنفسه بين طرفين هما المبايع له والمبايع، محلّه الواقع عليه مادَّة البيعة.

فالبيعة كما مرَّ تعريفها هي المبايعة والمعاقدة والمعاهدة، كأنَّ كلَّا من طرفيها باع ما عنده من صاحبه، وأعطاه خالصة نفسه، ودخيلة أمره (١٠٠)، فهي التزام من طرفين وليس من طرف واحد. و((قد أمضاها الدين الإسلاميّ وجعلها من العقود اللازمة، التي يجب العمل بها، ويُحرَّم نقضها))((١٤).

وربى تبادر للذهن إشكالٍ مفاده أنَّه قد جاء في لسان بعض الروايات الواردة عن أئمَّة الهدى الله بن سنان، عن الصادق الله؛ إذ قال: الهدى الله بن سنان، عن الصادق الله؛ إذ قال: سألت أبا عبد الله الله عن قول الله: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا أَوْفُوا بِالْعُقُودِ ﴾ (٢١)؟ قال: العهود (٣١).

ففسَّرت الرواية العقود بالعهود وذلك أنَّ العقود ((باعتبار تعلَّق القرار المعاملي بها عهود، وباعتبار ارتباط أحد القرارين بالآخر تكون عقودًا))(١٤).

وبهذا الاعتبار كذلك يمكننا تصحيح إطلاق لفظ العهد على البيعة؛ فيكون المعنى الثاني تامًّا كذلك، لكنَّه باصطلاح الرواية لا بالاصطلاح الفقهي.

وعلى هذا فتكون البيعة عقد قائم بنفسه يفيد فائدة خاصَّة به هو الأوفق في المقام، وذلك لأنَّ:

أ.البيعة ليست عهدًا مجرَّدًا؛ بل هو عهد قائم على أساس الترابط بين طرفيه أعني المبايع والمبايع له، فهو من حيث الإلتزام ترابط متعلق طرفه هذا على طرفه ذاك، وتعاهد قائم على طرفيه على نحو المتابعة وتوقف أحدهما على الآخر مترابطا.

ب. توافر جميع أركان العقد المقرة على وفق المباني الفقهيَّة الشرعيَّة، وهي ما يلي:

الركن الأوَّل: إرادة مضمون العقد.

الركن الثاني: إبراز الإرادة بلفظ أو أي مبرز آخر.

الركن الثالث: المتعاقدان.

الركن الرابع: المحل الذي يقع عليه التعاقد.

فأركان العقد المتكاملة في البيعة إنَّما هي تلك الأركان الأربعة السالفة الذكر، التي أكَّدها

्पर

بعض متأخري فقهاء الإماميَّة (رضوان الله عليهم).

تلك الأركان التي تعدُّ مركزًا لشروط العقد، فكلُّ ما ينصب عليه شروط العقد سُمِّي ركنًا، أو الركن هو: ما به قوام العقد(٥٤).

رابعًا: بيان أركان عقد البيعة

وفيها يلي بيان سريع لتلك الأركان:

الركن الأوَّل: وهو الإرادة

فالبيعة دون إرادتها من الطرفين، المبايع والمبايع له لا يمكن تحققها، والمقصود من الإرادة هنا في الفقه الإسلامي الإرادة الباطنة، في مقابل الفقه الغربي الذي يجعل الإرادة ظاهرة وباطنة (٢٤١)، في الفقه الإسلامي الإرادة في الفقه الإسلامي عدا معناها الحقيقي المتواجد في النفس) (٧٤)، وهو ما يعبر عنه باعتبار المقصود في العقود، وهذا ممّا لا شكّ في اعتباره ولا ريب، بل إنّ العمدة في كلّ عقدٍ من العقود هو الرضا الباطني، والقصد القلبي وهو العمدة في النقل (٨٤١)، وما الإنشاء العقدي إلّا وسيلة كاشفة ودليل على معرفته (٩٤١).

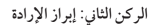
حتَّى جرت قاعدة فقهيَّة مسلَّمة على ألسن الفقهاء (٥٠٠)، فكأنهَّا من قبيل المجمع عليها، مفادها كون العقود تابعة للقصود (١٥٠).

بل عُدَّت من الضرورة في المذهب (٢٠) بدليل ما رواه علي بن جعفر عن أخيه الإمام موسى بن جعفر الشه الأكرم على: ((إنَّمَا الأعمال بالنيَّات وإنَّ بن جعفر الله الأكرم عَلَيْ: ((إنَّمَا الأعمال بالنيَّات وإنَّ لكلِّ امرئ ما نوى))(٥٠).

وما ذلك إلَّا لأنَّ العقد إذا خلى من القصد فهو لغو(١٥٠).

فالعقود إنَّما هي أمور إنشائيَّة تنشؤها النفوس والذوات البشريَّة ولها وجود في صقع النفس ودواخلها، وإذا خلت من القصد الجدِّي لها، ومن إرادتها جدًّا وحقيقة لم يتم انشاؤها، ولم يتحقَّق وجودها خارجًا؛ فهي متقوِّمة بالقصد والإرادة الجديين لها.

فلابدَّ في البيعة من تحقُّق العزم القلبي الثابت الراسخ على إطاعة أمر الإمام المبايع له، ونصرته ببذل النفس والمال (٥٠).



ويقصد به إظهار تلك الإرادة القائمة في النفس والمتعلِّقة ببنود العقد وتفصيلاته قولًا أو فعلًا، فلا تكفي الإرادة المجرَّدة للعقد التي هي أمر نفساني؛ بل لابدَّ من كاشف لهذا الأمر النفساني من قولٍ أو فعل.

فالركن الثاني من أركان كلِّ عقدٍ إنَّما هو إبراز الإرادة وإظهارها بقول أو فعل، وقد جعل الصفق باليد هو العلامة المبرَّزة للإرادة في البيعة.

بل قد تطلق البيعة والمبايعة على المصافقة باليد، وهو ما كان يتداوله العرب في بعض الأحيان عند تمامية البيع أو المبايعة، ويمكن استفادة مثل هذا الإطلاق من قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى ا

وكان هذا من دأبهم فإذا أرادوا إنجاز البيع أعطى البائع يده للمشتري، متمثّلين بذلك نقل الملك بنقل التّصرُّ فات التي يتحقَّق معظمها باليد إلى المشتري بالتصفيق، ومن هنا سُمِّي التصفيق عند بذل الطاعة بيعة ومبايعة، فحقيقة معناه إعطاء المبايع يده للسلطان مثلًا ليعمل به ما يشاء (٥٥).

#### الركن الثالث: المتعاقدان

وهما طرفا البيعة والمتبايعان في عقد البيعة، والمقصود بهما أفراد الأمَّة من جهة، وإمام هدى وحقٍّ أو نائبه من الجهة الأخرى، أو إمام باطلٍ وضلال.

والبيعة عند ذاك تختلف عنها فيها لو كان المتصدِّي إمام حقٍّ.

وعلى هذا فمن خلال الطرف الأوَّل في البيعة، وهو الإمام المتصدِّي لإدارة دفَّة الحكم تكون البيعة شكلان هما:

#### أ.بيعة إقرار

وهي البيعة التي تقرُّ فيها الأمَّة لأولياء الله الذين نصبهم الله جلَّ وعلا بالفضل والأولويَّة لتطبيق أحكامه في أرضه والقيام بمصالح عباده، مطابقة إرادتها مع إرادة السهاء ومطيعة لله بذلك.

وتسلّم الأمَّة أمر قيادتها إلى أنبياء الله وأئمَّة الهدى الله ((ولكن لَّا ارتكز في أذهان الناس على حسب عادتهم وسيرتهم ثبوت الرياسة والزعامة بتفويض الأمَّة وبيعتهم، وكانت البيعة أوثق الوسائل لإنشائها وتنجيزها في عرفهم، طالبهم النبي على بذلك لتحكيم ولايته خارجًا، فإن تمسَّك الناس بها عقدوه بأنفسهم والتزامهم بوفائه واحتجاجهم به أكثر وأوثق بمراتب. فالمراد بالتأكيد إيجاد ما هو الوسيلة لتحقُّق الولاية عند الناس أيضًا ليكون تحقُّق المسبّب أقوى وأحكم، ولا محالة يترتب عليه الإطاعة والتسليم خارجًا))(٥٩).

كما فعلت الأمَّة عند بيعتها أمير المؤمنين الله ولو أنَّها جاءت متأخِّرة عن الوقت الذي أراده الله تعالى.

وكم فعلت في بيعتها الإمام الحسن الله بعد استشهاد أمير المؤمنين الله فهذه البيعة بيعة إقرار بإرادة السماء، وتثبيت لما فرضته الإرادة الربانيَّة.

وتمتاز هذه البيعة بجملة خصال أهمّها ما يلي:

الأولى: أنَّها بيعة لله من خلال أوليائه.

الثانية: أنَّها بيعة واجبة شرعًا، لا يجوز نكثها.

فعن الإمام الصادق الله قال: ((من فارق جماعة المسلمين ونكث صفقة الإمام جاء إلى الله عزَّ وجلَّ أجذم))(١٠٠).

وممّاً يدلُّ على وجوب المبايعة لجميع الأئمّة الماروي في الاحتجاج في خطبة يوم الغدير، من أنَّ رسول الله على أمر معاشر الناس بمبايعة أمير المؤمنين والحسين والحسين والأئمّة من ولد الحسين الله ولقّنهم العهد والميثاق بإطاعتهم، مع أنّهم الله لم يكونوا معاصرين لأهل ذلك الزمان، وما هذا إلّا لوجوب التزام الناس قلبًا ولسانًا وتعهدهم بالعهد المؤكّد والميثاق المسدد بموالاتهم ونصرهم، وبذل أنفسهم وأموالهم دونهم ولإطاعة أمرهم الله.

ب.بيعة إنشاء

ومعنى هذه البيعة هي إلزام الأمَّة نفسها بأن تبايع غير أولياء الله، فهي البيعة التي تنشئها الأمَّة وتحدثها لنفسها عن غير بصيرة، وعن غير استعداد لتحمُّل مسؤوليَّاتها الشرعيَّة

والأخلاقيَّة، عنادًا منها للحقِّ وأهله، ومخالفة بذلك اختيار الله جلَّ وعلا، وعاملة بخلاف ما يريده الله تعالى.

فتختار لنفسها وتنصب إمامًا لها لا يسير فيها بها يطابق الإرادة الربانيَّة؛ بل ربها بها يخالفها، بفعل سوء اختيار الأمَّة وقلة توفيقها.

وكذا فإنَّ الأمَّةَ دفعت الأئمَّة وأزالتهم عن مراتبهم التي رتَّبهم الله فيها، فجانبت التوفيق وخالفت ما أراده الله تعالى فجنت على نفسها واحتطبت لذاتها لعنة الدارين.

الأمر الذي يجعل أولياء الله متأخرين عن مواقع الريادة والزعامة السياسيَّة فالأمَّة سلَّمت قياداها لغير ولاتها بسوء اختيار منها، وقد وصف أمير المؤمنين الله هذا الحال بقوله: ((إنَّ لنا حقًا إنْ نُعطه نأخذه، وإنْ نُمنعُه نركب أعجاز الإبل))؛ كناية عن أنَّ من ركب عجز البعير يعاني مشقة، ويقاسي جهدًا، أو كناية اتِّباعهم غيرهم، وكذلك فإنَّ راكب عجز البعير يكون رديفًا لمن هو أمامه، فهو متأخِّر تابع غيره (١٦٠)، بفعل تقصير الأمَّة، فهم لا يفرضون أنفسهم الشريفة على الأمَّة، إذا ما أعرضت عنهم (صلوات الله عليهم أجعين).

وسنتناول هذا الأمر بالتفصيل عند البحث عن بيعة الإمام الحسن المجتبى الله قريبًا. فحينها تكون شرائط الوعي مفقودة في مسيرة الناس، وفي أوساطهم ولم تقر الأمَّة بأحقيَّة ولاتها الذين نصبهم الله تعالى؛ فإنَّها ستجد نفسها مضطرَّة لمبايعة شخص آخر؛ إذ ((لابدَّ للنَّاس من أمير برِّ أو فاجر، يعمل في إمرته المؤمن، ويستمتع فيها الكافر ويبلغ الله فيها الأجل، ويجمع بها الفيء، ويقاتل بها العدو، وتؤمن به السبل، ويؤخذ به للضعيف من القوي)(١٢٠).

فالركن الثالث للعقد هو المتعاقدان، وهما في عقد البيعة المتبايعان، اللذان يبايع أحدهما الآخر.

وهو ما يدلُّ عليه ظاهر قول الإمام علي الله في كتابه لطلحة والزبير؛ قال فيه بهذا الخصوص: ((ولم أبايعهم حتَّى بايعوني))، فالبيعة إيجاب من طرف المبايع وقبول من طرف المبايع له.

((فلئن كانت البيعة للخلفاء والعظماء مشروعة اجتماعيًّا وإسلاميًّا، مرة واحدة، للدَّلالة على الاقتداء بالقائد وبيع الولاء له والطاعة المطلقة.

فهذا هو ما ينبغي أن يحدث بين الله وبين عباده. إلَّا أنَّ هذه المبايعة لن تكون شكليَّة ولن تقتصر على المرة؛ بل ينبغي الاستلام في كلِّ شوط من أشواط الطواف.

وينبغي البقاء على المبايعة والولاء والإخلاص مدى الحياة.

ولئن كانت بيعة الشجرة بيعة لله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُبايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبايِعُونَ الله ﴿ يَدُ اللهِ فَوْقَ أَيْدِيهِ مُ ﴾ (١٣) ، فإنها بوجودها العام غير خاص بأولئك النفر، وإنَّمَا هي فرصة مفتوحة لكلِّ مسلم بأن يجدِّد بيعته وولاءه لربِّه في كلِّ شوطٍ، وفي كلِّ طوافٍ وفي كلِّ عامٍّ))(١٢).

الركن الرابع: محل البيعة

وهو يختلف باختلاف شكل البيعة وطبيعة الظروف التي تحكم حياة الأمَّة، ولذلك نرى أنَّ البيعة في أوائل الدعوة كانت لرسول الله عَيَّلًا على أمور تختلف عمَّا وقعت عنها في مدَّة أخرى.

ففي أوَّل الدعوة كان النبي عَلَيْ يعرض نفسه على قبائل العرب في موسم الحج، وبعد أن تحتّ القناعة عند بعض أهل المدينة، وبعد لقاءين بهم في موسمي حجِّ مختلفين بايعهم بيعة الأولى، وكانوا اثنى عشر رجلًا.

فأخذ عليهم رسول الله على ما أخذه لله على النساء، وممَّا ورد في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا جَاءَكَ اللَّوْمِنَاتُ يُبَايِعْنَكَ عَلَى أَنْ لا يُشْرِكُنَ بِاللهِ شَيْئًا وَلا يَسْرِقْنَ وَلا يَزْنِينَ وَلا يَقْتُلْنَ أَوْلا دَهُنَّ وَلا يَشْرِقْنَ وَلا يَرْنِينَ وَلا يَقْتُلْنَ أَوْلا دَهُنَّ اللهَ وَلا يَأْتِينَ بِبُهْتَانٍ يَفْتَرِينَهُ بَيْنَ أَيْدِيمِنَ وَأَرْجُلِهِنَّ وَلا يَعْصِينَكَ فِي مَعْرُوفٍ فَبَايِعْهُنَّ وَاسْتَغْفِرْ لُمُنَّ اللهَ وَلا يَعْصِينَكَ فِي مَعْرُوفٍ فَبَايِعْهُنَ وَاسْتَغْفِرْ لُمُنَّ اللهَ إِنَّ الله عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (10).

فسمِّيت تلك البيعة ببيعة النساء(٢٦) لتوافق محلَّها مع ما ورد فيما يخصُّ محل بيعة النساء.

وعندما اجتمع له في الموسم التالي في الشعب عند العقبة ثلاثة وسبعون رجلًا وامرأتان في أيَّام التشريق بالليل، كان محل البيعة يختلف هذه المرة عن سابقتها إذ قال عَلَيْةَ: ((أبايعكم على الإسلام)).

فقال له بعضهم: نريد أنْ تعرفنا يا رسول الله ما لله علينا، وما لك علينا، وما لنا على الله؟

قال: أمَّا ما لله عليكم فأن تعبدوه ولا تشركوا به شيئًا.

وأمَّا ما لي عليكم فتنصروني مثل نسائكم وأبنائكم، وأنْ تصبروا على عضِّ السيف وإنْ يقتل خياركم.

قالوا: فإذا فعلنا ذلك ما لنا على الله؟

قال: أمَّا في الدُّنيا فالظهور على من عاداكم، وفي الآخرة الرضوان والجنَّة(٢٠).

فالروايات التاريخيَّة التي تحكي لنا تاريخ البيعات التي تمَّت على عهد رسول الله عَيَّة أبانت أنَّ البيعة في كلِّ مرَّةٍ تتمُّ على أمرٍ ما أو جملة أمور، وذاك بحسب الظروف المحيطة وبحسب التدرُّج في الدعوة.

وبناء على ما بين أيدينا من روايات يكون محل البيعة الشرعيَّة جملة أمور مطلوبة من الطرفين، فهي من طرف المبايع الطاعة التامَّة، وبذل النفس والمال عند الحاجة، ومن طرف المبايع له الاستقامة على جادة الشريعة بها يحفظ مصالح الأمَّة.

هذا هو مجمل ما تتمُّ عليه البيعة، وإن ذُكِر التفصيل أحيانًا ببعض الموارد، فهو إنَّما لأجل توضيح المطلوب وبيان المجمل، لذا وردت مرة البيعة لرسول الله على أنْ لا يشركوا بالله شيئًا، ولا يزنوا ولا يسرقوا ولا يقتلوا النفس التي حرم الله إلاّ بالحقّ، ولا ينتهبوا ولا يعصوا. وفي محلّ آخر ذكر أنَّه تمَّت البيعة لرسول الله عَيْلَة: على ((السمع والطاعة في اليسر والعسر والمنشط والمكره، وأنْ لا ننازع الأمر أهلَه وأنْ نقول أو نقوم بالحق حيثها كنَّا لا نخاف لومة لائم))(١٨).

وروي عن الإمام موسى بن جعفر عن أبيه إلى قال: لَمَا هاجر النبي يَلِيَّ إلى المدينة وحضر خروجه إلى بدر دعا الناس إلى البيعة فبايع كلَّهم على السمع والطاعة (٦٩).

وقد قرَّر أمير المؤمنين الله محل البيعة بقوله: ((أَيُّهَا الناس، إنَّ لي عليكم حقًّا ولكم عليًّ حق، فأمَّا حقَّكم عليّ فالنصيحة لكم، وتوفير فيئكم عليكم وتعليمكم كيلا تجهلوا، وتأديبكم كيما تعلموا، وأمَّا حقي عليكم فالوفاء بالبيعة، والنصيحة في المشهد والمغيب، والإجابة حين أمركم))(٧٠).

والأصح أن نقول إنَّ البيعة عقد حيث ينطبق عليها حدِّ العقد، وتتحقَّق فيها أركانه التي يرتكز عليها العقد بها هو عقد، ونوع إنشاء عرفي أقره الشارع المقدَّس وأمضاه كها هو معروف من أنَّ دور الشارع المقدَّس في العقود إمضائي وليس تأسيسيًا.

فَكُلُّ عَقَـد لابـدَّ فيـه مـن محـل يقـع عليـه تعاقـد المتعاقديـن، وفي البيعـة يكـون محـل العقـد أن



يجعل المبايع ماله وإمكاناته تحت تصرّف المبايع له، ويتعهَّد هو في قبال ذلك بالسعي في إصلاح شؤونه وتأمين مصالحه، فكأنَّما نحو تجارة بينها (٧١).

((وإنَّ على الإمام الاستقامة وعلى الرعيَّة التسليم))(٧٢).

وإن قلنا بأنَّ البيعة عقد فهي عقد لازم تترتَّب العقوبة على نكثه، ففي الحديث عن أمير المؤمنين اللهِ أَنَّه قال: ((من نكث بيعته لقى الله يوم القيامة أجذم، لا يد له))(٧٣).

المطلب الثاني: بيعة الإمام الحسن الله وما أكتنفها من أحداث.

أوَّلًا: كيفيَّة بيعة الإمام الحسن الله الله

لقد امتازت بيعة الإمام الحسن الله بجملة مميزات أهمُّها ما يلي:

### ١ -الشرعيَّة

فقد كانت بيعة إقرار من الأمَّة بأحقيَّته ( الخلافة والزعامة كونه إمامًا بتنصيب جدِّه رسول الله عَلَيُّ؛ إذ قال له ولأخيه الحسين ( الحسن والحسين إمامان قاما أو قعدا) ( ( الحسن والحسين إمامان قاما أو قعدا) ( على الله عَلَيْهُ ؛ إذ

وكذلك فإنَّ أمير المؤمنين الله كان قد أشهد على وصيَّته لولده الحسين الله بالخلافة جميع ولده ورؤساء شيعته وأهل بيته، ثمَّ دفع إليه الكتاب والسلاح، وقال له: ((يا بنيَّ أمرني رسول الله عله أن أوصى إليَّ ودفع إليَّ كتبه وسلاحه))(٥٧).

كها كان رسول الله عَنَيْ قد قرَّر الأمَّة بذلك حينها خاطبهم قائلا: ((قد أمرني الله عزَّ وجلَّ أن آخذ من ألسنتكم الإقرار بها عقدت لعليٍّ من إمرة المؤمنين، ومن جاء بعده من الأئمَّة مني، ومنه على ما أعلمتكم أنَّ ذرَّيَّتي من صلبه، فقولوا بأجمعكم "إنَّا سامعون مطيعون راضون منقادون لما بلغت عن ربِّنا وربك في أمر عليّ، وأمر ولده من صلبه من الأئمَّة، نبايعك على ذلك بقلوبنا وأنفسنا وألسنتنا، وأيدينا على ذلك نحيى ونموت ونبعث ولا نغير ولا نبدل ولا نشك، ولا نرتاب ولا نرجع عن عهد ولا ننقض الميثاق، نطيع الله ونطيعك وعليًّا أمير المؤمنين، وولده الأئمَّة الذين ذكرتهم من ذريتك))(٢١).

وقد خطب الإمام الحسن اللي صبيحة الليلة التي قبض فيها أمير المؤمنين اللي وبعد أن حمد الله وأثنى عليه وصلًى على النبي سي شرق ثم عرّف بمنزلة الإمام على الله الذي لم يسبقه

الأوَّلون ولم يدركه الآخرون، ثمَّ عرَّف بذاته الشريفة ومنزلته المنيفة، وأنَّه ((من أهل بيت أفترض الله طاعتهم في كتابه فقال: ﴿قُلْ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلاَّ الْمُودَّةَ فِي الْقُرْبَى وَمَنْ يَقْتَرِفْ حَسَنَةً نَزِدْ لَهُ فِيهَا حُسْنًا ﴾ (٧٧) فالحسنة مودتنا أهل البيت)). فتبادر الناس إلى بيعته بطلب من ابن عباس (٨٧).

حتَّى قال من في قلبه دخيلة ولم يستقم حب الوصي في قلبه ((لما قتل علي بايع أهل الكوفة الحسن بن علي، وأطاعوه وأحبوه أشد من حبهم لأبيه))(٧٩).

# ٢-وضوح محلها وجلائه

لقد تمَّت البيعة للإمام الحسن الله على أمرين أساسيين: أحدهما من طرف الإمام الله، والثاني من طرف الناس.

أمَّا الأوَّل فهو كتاب الله وسنَّة رسوله عَيَّالًا.

ذلك أنَّه أوَّل من بايع الإمام الله هو قيس بن سعد، فقال له: ابسط يدك أبايعك على كتاب الله عزَّ وجلَّ وسنَّة نبيِّه وقتال المحلِّين (١٠٠٠)، فأجابه الإمام الحسن الله قائلا: ((على كتاب الله وسنَّة نبيِّه، فإنَّ ذلك يأتي من وراء كلِّ شرط)) فبايعه، وسكت وبايعه الناس (١٨٠).

وأمَّا الثاني فهو مسالمة من سالم الإمام الله ومحاربة من حارب، فالنَّاس أتوا الحسن بن عليٍّ بعد وفاة عليّ الله علي الله على ما قضى من أمرٍ ..... وإنِّي أبايعكم على أن تسالموا من سالمت وتحاربوا من حاربت))، فبايعوه على ذلك (٨٢).

وقد أكَّد الإمام الحسن الله هذا المعنى في أكثر من مورد فخطب الناس مرَّةً ووبَّخهم، أنَّهم كانوا قد خالفوا أباه أمير المؤمنين الله حتَّى حكَّم وهو كاره، ثمَّ دعاهم إلى قتال أهل الشام بعد التحكيم، فأبوا ثمَّ قال الله: ((بايعتموني على أن تسالموا من سالمني، وتحاربوا من حاربني))(٨٣٠).

وبعد لقاء معاوية وإقرار عقد المهادنة معه خطب الله وذكَّر الناس قائلًا: ((وقد بايعتموني على أنْ تسالموا من سالمت))(١٨٠).





# ثانيًا: ما أعقب بيعة الإمام الحسن الله من أحداث

لقد مرَّت الأحداث سريعًا جدًّا بعد استشهاد أمير المؤمنين وبيعة الإمام الحسن (سلام الله عليها)، وبكيفيَّة يصعب السيطرة عليها، والتنبؤ بمخرجاتها فكانت روح التمرد والعصيان والتواكل والخذلان هي سيدة الموقف في مجتمع الكوفة منذ زمن أمير المؤمنين الله حتَّى قال الإمام مخاطبًا الناس: ((لوددت أنِّي لم أركم ولم أعرفكم معرفة، والله جرت ندمًا وأعقبت ذمًّا، قاتلكم الله لقد ملأتم قلبي قيحًا، وشحنتم صدري غيظًا، وجرَّعتموني نغب التهام أنفاسًا (٥٠٠)، وأفسدتم علَّى رأيي بالعصيان والخذلان) (٢٥٠).

مجتمع هذا حاله مع أمير المؤمنين الله فكيف يكون حاله مع ولده الإمام الحسن المجتبى الله لقد كان اضطراب حال الناس جليًّا واضحًا تحدوهم إلى ذاك الأزمات المتراكمة، التي كانت أيَّام معركة صفين وما نتج عنها من تداعيات.

فخلال مدَّة ستة أشهر تداعت بنية دولة الإمام الحسن الله بفعل سطحيَّة الأتباع وقلة وعيهم، وخداع معاوية لهم وكيده، ومكره بصورة خبيثة ما أدَّى إلى تلاشي تركيبة المجتمع وتضيعه لبوصلته، ومن أهمِّ تلك الأحداث ما يلي:

#### ١ – التشكيك بالقيادة

كان ولازال التسليم للزعامة التي تقود المجتمع من أهم عوامل نجاح ذلك المجتمع فيها يصبو له من أهداف، وإنْ لم تكن القيادة شرعيَّة صادقة فضلًا عن كونها تمثِّل إرادة الله في أرضه، فالمجتمع والأمَّة المطيعة لقيادتها تركِّز جهودها وطاقاتها نحو أهدافها.

وربَّما كان المجتمع الكوفي مطيعًا للإمام عليّ اللهِ أوَّل الأمر؛ لكنَّه سرعان ما كان ﴿كَالَّتِي نَقَضَتْ غَزْ لَهَا مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ أَنْكَاثًا ﴾ (١٠٠)، أو ((كالمرأة الحامل، حملت فلماً أثَّمت أملصت ومات قيمها، وطال تأيمها، وورثها أبعدها)) (٨٨).

ولمَّا طال عليهم العهد وامتدَّت أيَّام المعركة راحوا يتَّهمون عليًّا اللهِ، ويقذفونه بالكذب، وهو أوَّل من آمن بالله وصدَّق رسوله عليه، فكان مجتمعًا مريضًا لم يألف لهجة الصدق كما أبان ذلك أمير المؤمنين اللهِ؛ إذ قال: ((كلَّا والله؛ لكنَّها لهجة غبتم عنها، ولم تكونوا من أهلها))(٩٥).



ولقد تغرَّست أقدام الأمَّة في أوحال الشك فرتعت فيه حتَّى أنَّها استقبلت عهد الإمام الحسن الله بتلك الروحية نفسها من التشكيك، فلمَّا بايعته على الخلافة طفق يشترط عليهم أنَّهم له سامعون مطيعون يسالمون من سالم ويحاربون من حارب، ((فارتاب أهل العراق في أمره حين اشترط هذا الشرط، قالوا ما هذا لكم بصاحب وما يريد هذا القتال))(٩٠٠).

هذا التشكيك قد أدَّى إلى نمو روح التمرد عندهم بشكل أكثر من ذي قبل، وممَّا كان على عهد أمير المؤمنين المُنِّ، حتَّى أنَّ الإمام الحسن المُنِّر راح يذكرهم بمقتضى الأخلاق إلى جنب مقتضيات الشرع الحنيف، حاثًا لهم بها ينبغي عليهم تجاهه وأهل بيته الله، فعن هلال بن يساف أنَّه سمع الإمام الحسن المُن وهو يخطب فيقول: ((يا أهل الكوفة اتَّقوا الله فينا، فإنَّا أمراؤكم وإنَّا أضيافكم، ونحن أهل البيت الذين قال الله تعالى: ﴿إِنَّا يُرِيدُ الله لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرجس أَهْلَ البيت وَيُطَهِيرًا ﴾)(١٩٠).

# ٢-مبايعة أشراف الناس لمعاوية سرًّا

والمقصود من أشراف الناس هنا هم رؤساء القبائل والوجوه الاجتهاعيَّة المؤثرة؛ بل وبعض قادة العسكر، وقد صرَّح الإمام الحسن المسلم في خطبة له بعد أنْ وجَّه عبيد الله بن عباس ومعه قيس بن سعد ابن عبادة، مقدمة له في اثني عشر ألفًا إلى الشام، وخرج وهو يريد المدائن، فطُعِن بساباط من قبل جيشه وانتهب متاعه، و دخل المدائن، وبلغ ذلك معاوية، فأشاعه، وجعل أصحاب الحسن المسلم الخيس وجههم مع عبيد الله يتسلّلون إلى معاوية، الوجوه وأهل البيوتات، فكتب عبيد الله بن العبّاس بذلك إلى الإمام الحسن المسلم فخطب الناس ووبّخهم، وقال: ((خالفتم أبي حتى حكّم وهو كاره، ثم دعاكم إلى قتال أهل الشام بعد التحكيم، فأبيتم حتّى صار إلى كرامة الله، وقد أتاني وهو كاره، ثم دعاكم إلى قتال أهل الشام بعد التحكيم، فأبيتم حتّى صار إلى كرامة الله، وقد أتاني أنه أهل الشرف منكم قد أتوا معاوية، وبايعوه، فحسبي منكم، لا تغروني من ديني ونفسي) (٢٩٠).

فقد سعى معاوية حثيثًا لشراء ذمم وجوه القوم بهذا الأسلوب وتحت عنوان أنَّ الحسن الله قد راسله في الصلح، وهو مسلم الأمر إليه، فمنْ دخل في طاعته الآن كنت متبوعًا، وإلا دخل وهو تابع (٩٣٠)، فكان ذوو الأطباع من أشراف القوم يتسابقون في الاستجابة لهذا العرض الرخيص، وهم ضمن تشكيل دولة الإسلام بزعامة الإمام الحسن المله.





وهذا الاختراق السهل لجبهة أهل الإيهان كان له بالغ الأثر في إضعاف تلك الجبهة؛ كون البيئة الكوفيَّة آنذاك بيئة عشائريَّة، فإذا بايع رؤوس القبائل معاوية أدَّى ذلك إلى سلب موقف عموم تلك القبيلة لصالح معاوية.

# ٣-طعن الإمام الحسن الله وانتهاب رحله

من الأحداث التي لم يُصرَّح بأسبابها ودوافعها الحقيقيَّة التجاوز على قداسة الإمام الله، ومحاولة قتله التي باءت بالفشل، وجاءت الطعنة بالخنجر في فخذ الإمام الله.

ذلك أنّه لمّا بايع أهل العراق الإمام الحسن الله وسار حتّى نزل المدائن، وبعث قيس بن سعد بن عبادة الأنصاري على المقدِّمات وهم اثنا عشر ألفا، وكانوا يسمون شرطة الخميس، لم يمض وقت حتَّى نادى مناد في عسكر الإمام الله : ألا إنّ قيس بن سعد بن عبادة قد قتل فعدى الناس على سرادق الإمام الله وانتهبوه حتَّى نازعوه بساطًا تحته، ووثب على الإمام الحسن الحسن الخوارج من بني أسد فطعنه بالخنجر (١٤٠).

إنَّ هذا الاقتران بين ما أُسيع من قتل قيس والاعتداء على سرادق الإمام ولله يدلُّ على أنَّ القضيَّة مدبَّرة من طرف معاوية، الذي كان يحلم بإخراج قيس من معادلة المواجهة مع الإمام الحسن ولله كون قيس يمثِّل أحد أهم مرتكزات حكومة الإمام الحسن ولله فهو إضافة إلى كونه من محبِّي الإمام على ولله ومريديه كما مرّ سلفًا، كان قائدًا لشرطة الخميس، وكان واليًا للإمام على وهو يعدُّ أحد الدهاة الخمسة آنذاك (٥٠).

ولقد كان الحدث ذا أثر بالغ في نفس الإمام الله حتَّى قام فخطب قائلًا: ((يا أهل العراق، إنَّه سخي بنفسي عنكم ثلاث: قتلكم أبي، وطعنكم إيَّاي، وانتهابكم متاعي))(٩٦)

# ٤ - ميل الناس إلى الدعة والراحة

إلى جانب كلِّ ما مرَّ فإنَّ الناس كانوا قد مالوا إلى الدعة والراحة وعدم تحمُّل مسؤولياتهم منذ أواخر عهد الإمام أمير المؤمنين الله ، بعد ثلاث حروب داخليَّة لم يشهد مثلها تاريخ الإسلام، واستمرَّ هذا الحال على عهد الإمام الحسن الله ، فحين أقبل جارية بن قدامة ودخل على الإمام الحسن بن على الله وضرب على يده مبايعًا ومعزِّيًا له باستشهاد أمير

۱۰٤

المؤمنين الله ، ثمّ قال له: ما يجلسك؟ سرير حمك الله ، سر بنا إلى عدوك قبل أنْ يسار إليك، فقال: لو كان الناس كلهم مثلك سرت بهم (٩٧).

وكذلك فإنّه الشام شكُّ ولا ندم، وكذلك فإنّه الشام شكُّ ولا ندم، وإنّه الشام شكُّ ولا ندم، وإنّه كنّا نقاتل أهل الشام بالسلامة والصبر، فشيبت السلامة بالعداوة والصبر بالجزع، وكنتم في منتدبكم إلى صفين ودينكم أمام دنياكم، فأصبحتم اليوم ودنياكم أمام دينكم، ألا وإنّا لكم كما كنّا، ولستم لنا كما كنتم.

ألا وقد أصبحتم بعد قتيلين: قتيل بصفين تبكون عليه، وقتيل بالنهروان تطلبون ثأره، فأمَّا الباكي فثائر.

ألا وإنَّ معاوية دعانا إلى أمر ليس فيه عز ولا نصفة، فإنْ أردتم الموت رددناه عليه وحاكمناه إلى الله عزِّ وجل بظبا السيوف، وإنْ أردتم الحياة قبلناه وأخذنا لكم الرضا)) فناداه القوم من كلِّ جانب البقيَّة البقيَّة، فلمَّا أفردوه أمضى الصلح (٩٨).

كان هذا الموقف من الناس على رؤوس الأشهاد وهو الصوت الرسمي منهم، أمَّا الأصوات المتحمِّسة لحرب أهل الشام فلم تظهر للملأ، وكان أصوات خفيَّة تسمع في بعض المجالس؛ خصوصًا عندما تواجه الإمام الم حتَّى خاطبه بعضهم عن جهل بها فعله الإمام المن قائلًا له: يا مذل المؤمنين!!! وآخر بقوله: سودت وجوه المؤمنين (٩٩).

هذه الوقائع وما شاكلها التي أحاطت بدولة الإمام الله وألمت بالناس جعلت الإمام الله لا يأمن على نفسه وذويه، وخلّص أتباعه من سطوة العامّة التي تحكمها الفوضي وإعلام معاوية وتغريراته ومكره وخدعه.

فقد ذكر زيد بن وهب الجهني الذي كان من خواص أمير المؤمنين المراه أنّه لمّا طعن الحسن بن علي الله الله الله فإنّ الناس الحسن بن علي الله الله الله فإنّ الناس الله فإنّ الناس متحيرون؟ فأجابه الإمام الله قائل: ((أرى والله أنّ معاوية خير لي من هؤلاء، يزعمون أنّهم لي شيعة، ابتغوا قتلي وانتهبوا ثقلي، وأخذوا مالي، والله لئن آخذ من معاوية عهدًا أحقن به دمي، وأومن به في أهلي، خير من أن يقتلوني فتضيع أهل بيتي وأهلي، والله لو قاتلت معاوية لأخذوا

بعنقي حتَّى يدفعوني إليه سلمًا، والله لئن أسالمه وأنا عزيز خير من أن يقتلني وأنا أسير، أو يمنَّ عليَّ فيكون سنَّة على بني هاشم آخر الدهر، ولمعاوية لا يزال يمنُّ بها وعقبه على الحيً منَّا والميت))(١٠١).

هذا هو حال الناس وما هم عليه فأغلب السواد العامِّ لم يكن هواه مع أهل بيت الرسول على في تحمُّل مسؤولياته، ونصرة الحقِّ وإعلاء كلمته، وخذلان الباطل وأهله. وكان رسول الله عليه قد عهد إلى الإمام علي الله والى أئمَّة الهدى (سلام الله عليهم) من بعده أنْ: ((يا بن أبي طالب لك ولاء أُمّتي، فإن ولّوك في عافية وأجمعوا عليك بالرضا فقم بأمرهم، وإن اختلفوا عليك فدعهم وما هم فيه))(١٠٢).

ثالثًا: مهادنة الإمام الحسن الله لمعاوية.

بعد أن نكصت الأمَّة عن تحمُّل مسؤوليَّاتها الشرعيَّة والتاريخيَّة، والتزاماتها الأخلاقيَّة تجاه الله وتجاه قادتها الشرعيين، وكان هذا دأبها منذ زمن حكومة أمير المؤمنين المُنِّة، واستمر ذلك التراجع والنكوص إلى زمن بيعة الإمام الحسن المُنِّة الذي كان بفعل ذلك أمام منعطف تأريخي حادِّيفترض عليه تحمُّل مسؤوليَّاته الكبرى كإمام معصوم مهمَّته الأولى إنفاذ حكم الشرع الحنيف، والحفاظ على تعاليم الكتاب الكريم على وفق الظروف وتداعيات المرحلة.

وحينها رأى الإمام ما عليه حال الأمَّة من الخور والضعف قرَّر المهادنة والموادعة مع معاوية على وفق ضوابط وشروط مشدَّدة، منها أنْ لا يسمِّه أمير المؤمنين؛ لإسقاط الائتهار لمعاوية إذا أمره أمرًا على نفسه (١٠٣)، وتلك المواثيق كشفت زيف معاوية وحقيقة ذاته الخبيثة.

وقد اختلف في حقيقة تلك المهادنة وتبويبها من اللحاظ الفقهي، فهل كانت صلحًا، أم هدنة، أم بيعة، أم غير ذلك؟

فقد منع أكثر أعلام الإماميَّة (رضوان الله عليهم) إطلاق وصف البيعة على ما كان بين الإمام الحسن الليه، ومعاوية واعتبر ذلك معاهدة منه اللي ومهادنة لمعاوية (١٠٠٠).

لكنَّ الروايات الواردة في المقام بعضها سمَّى ما حصل بالمهادنة وأخرى أطلقت عليه عنوان البيعة (١٠٠٠)، وثالثة وصفته أنَّه مسالمة (١٠٠١) ومن مصادر الفريقين.



والظاهر أنَّ ذلك الاختلاف إنَّما هو اختلاف بالتسميات لحقيقة واحدة مفادها أنَّ الإمام الحسن الله قد ثبَّت فيما بينه وبين معاوية جملة التزامات وشروط تحكي عقد هدنة، وهو السكون لغة (۱۰۷)، ووقف القتال والحرب، أعقبه ترك الإمام الحسن الله الزعامة السياسيَّة وإدارة دفَّة الحكم وشؤون الناس إلى معاوية.

فهناك مهادنة يضاف لها تسليم إدارة شؤون الأمّة، والتنازل عن ذلك من طرف الإمام اللي وفق جملة شروط، فهناك التزام ومعاقدة وعقد طرفاه الإمام الحسن اللي ومعاوية، ومحله تسليم إدارة الشؤون السياسيّة من طرف الإمام اللي مقابل التزامات عدَّة من طرف معاوية، وكان كل ذلك مسبوقًا بإرادة جديّة من الطرفين قد تمّ إبرازها على الملأ وإعلانها أمام الناس، في كان هو عقد تام الأركان (١٠٨٠).

وأي ضير في حصول مثل هذا العقد، فيكون بيعة إنشاء لا بيعة إقرار؛ فلا يرد ما ذكر من إشكالات (١٠٩) خصوصًا مع ملاحظة الشروط التي فرضها الإمام الحسن الله التي تقيّد سلطة معاوية وسطوته تجاه الإمام الحسن الله وشيعته.

# رابعًا: النتائج المتوخاة من المعاقدة مع معاوية

ممَّا لا شكَّ فيه أنَّ هناك أسباب وعلل تكمن وراء عقد المهادنة، الذي تمَّ بين الإمام الحسن الله ومعاوية، وممَّا لا شكَّ فيه أنَّ مقتضيات الظروف الموضوعيَّة كانت ترجِّح عقد الهدنة ذاك على استمرار الحرب والقتال، ودرك مصالح ذلك كان للإمام المعصوم الله خصوصًا أنَّه الله كان قد صرَّح بذلك في جواب أبي سعيد عقيصًا الذي سأل الإمام الحسن الله قائلا: يا بن رسول الله لم داهنت معاوية وصالحته، وقد علمت أنَّ الحقَّ لك دونه وأنَّ معاوية ضال باغ؟

فأجابه الله قائلًا: ((يا أبا سعيد ألستُ حجَّة الله تعالى ذكره على خلقه، وإمامًا عليهم أبي الله؟ قلت بلي.

قال: ألست الذي قال رسول الله ﷺ لي ولأخي الحسن والحسين: إمامان قاما أو قعدا؟ قلت بلي.

قال: فأنا إذن إمام لو قمت وأنا إمام إذ لو قعدت، يا أبا سعيد علَّة مصالحتي لمعاوية علَّة مصالحة رسول الله على للنبي ضمرة، وبني أشجع ولأهل مكة حين انصرف من الحديبية، أولئك كفَّار بالتنزيل ومعاوية وأصحابه كفَّار بالتأويل، يا أبا سعيد إذا كنت إمامًا من قبل الله تعالى ذكره لم يجب أنْ يسفه رأيي فيها أتيته من مهادنة أو محاربة، وإن كان وجه الحكمة فيها أتيته ملتبسًا، ألا ترى الخضر المن لما خرق السفينة وقتل الغلام وأقام الجدار سخط موسى المن فعله لاشتباه وجه الحكمة عليه حتَّى أخبره فرضى... هكذا أنا، سخطتم علي بجهلكم بوجه الحكمة فيه، ولولا ما أتيت لما ترك من شيعتنا على وجه الأرض أحد إلَّا قتل))(۱۱۰).

فلا يمكننا درك المصالح المترتبة على تلك المهادنة إلَّا من خلال ما يكشفه الإمام المعصوم الله نفسه، ولعلَّ من أهمِّ تلك الفوائد المذكورة عنه الله ما يلي:

# ١ -حقن الدماء والابقاء على الأتباع

وهذه الفائدة أشارت إليها كثير من الروايات الواردة على لسان الإمام ( الله التي منها: ( ( وقد رأيت أن أسالمه، ورأيت أنَّ ما حقن الدماء خير تَّما سفكها )) (( ١١١١).

ومنها: قوله لأخيه الحسين إلله: ((إنِّي نظرت في أمري فوجدتني لا أصل إلى الأمر، حتَّى تقتل من أهل العراق والشام من لا أحب أن أحتمل دمه، وقد رأيت أنْ أسلم الأمر إلى معاوية فأشاركه في إحسانه ويكون عليه إساءته))(١١٢).

وفي معرض جوابه لسليان بن صرد الخزاعي الذي راح يستشكل في مسألة المهادنة مع معاوية فأجابه الله بقوله: ((ولكنِّي أرى غير ما رأيتم، وما أردت فيها فعلت إلَّا حقن الدماء))(١١٣٠).

وفي محلِّ آخر أبان الإمام ﴿ أَنَّ من فوائد الهدنة مع معاوية هو الإبقاء على الأتباع، وكان ذلك في جواب من استشكل متجاوزًا حدود آداب الخطاب مع الإمام ﴿ إِنَّ فقال مخاطبًا له: يا مذل المؤمنين!!! أو من قال: سودت وجوه المؤمنين. فقال له الحسن ﴿ ((ما كل أحد يحب ما تحب، ولا رأيه رأيك، وإنَّما فعلت ما فعلت إبقاء عليكم))(١١٤).

وغير ذلك من الموارد التي ذكر فيها الإمام الله أنَّ أهم ما كان يرجوه من المهادنة هو حقن الدماء.





# ٢-صلاح الأمَّة عمومًا والأتباع خصوصًا.

إنّ عنوان الصلاح والإصلاح عنوان واسع تنضوي تحته الكثير من المفاهيم، وحينها يستعمله المعصوم ولل فإنّه يشمل كل ما لذلك العنوان من معنى واسع قد لا يمكن الإحاطة وإدراك تمام معناه ومقصود المعصوم ومراده الجدي الحقيقي منه.

وقد أكَّد الإمام الحسن الله في موارد عدَّة أنَّه إنَّما طلب صلاح الأمَّة ممَّا تمَّ بينه وبين معاوية من مهادنة.

فقد روي أنَّه ﴿ لَمَا طَالِبه معاوية بِأَن يَتَكَلَّم على الناس ((وإنَّ معاوية نازعني حقًا هو لي فتركته لصلاح الأمة وحقن دمائها، وقد بايعتموني على أن تسالموا من سالمت، وقد رأيت أن أسالمه، ورأيت أنَّ ما حقن الدماء خير ممَّا سفكها، وأردت صلاحكم .....) ((١١٥)

ونقل الشعبي مثل هذا القول أو قريب منه(١١٦).

هذا الإصلاح يتحقَّق تارةً في الإبقاء على أصحابه المؤمنين وأتباعه الصالحين، وهذا ما أبانه الإمام اللي في جواب من استشكل متجاوزًا حدود آداب الخطاب مع الإمام اللي فقال مخاطبًا له: يا مذلّ المؤمنين!!! أو من قال: سودت وجوه المؤمنين، فقال له الإمام الحسن اللي ((ما كل أحد يحب ما تحب، ولا رأيه رأيك، وإنّا فعلت ما فعلت إبقاء عليكم))(١٧٧).

وكذلك فإنَّ السلم والاستقرار يكون من عوامل صلاح الأمَّة وأفرادها؛ إذ يمكنها أنْ تتوجَّه لبناء ذاتها، وترسيخ أفكارها وعقائدها فتستعد لمواجهة عدوِّها.

ومن هنا ورد في حديثٍ عن الإمام عليّ الله يصف أبغض الخلائق إلى الله تعالى وقال إنّهما رجلان: ((رجل وكله الله إلى نفسه، فه و جائر عن قصد السبيل ...... ورجل قَمَش جهاً لا، موضَع في جهّال الأمة، عادٍ في أغباش الفتنة، عم بها في عقد الهدنة، قد سبّاه أشباه الناس عالمًا، وليس به...))(١١٨)

فجاهل عادي وهو المسرع في غبش الفتنة وظلمتها، وأعمى عمّا في عقد الهدنة من الفوائد والمنافع (١١٩).

فللهدنة منافعها وفوائدها التي ينبغي للأمَّة تحصيلها واستصلاح أمرها من خلال ذلك، وهذا مَّا لا شكَّ فيه أنَّه كان أحد المعاني المقصودة للإمام الحسن الله في هدنته مع معاوية.





٣- كون فعله حجَّة على المتمسِّك بالسلطة على حساب دماء الناس

((وأنْ يكون ما صنعت حجَّة على من كان يتمنَّى هذا الأمر، وإنْ أدري لعلَّه فتنة لكم ومتاع إلى حين))(١٢٠).

كثيرًا ما يتشبَّث أهل السلطة بها والظروف ليس مؤاتية لهم فيهلكون الحرث والنسل؛ تمسُّكًا بالملك على حساب مصالح العامَّة ورغد عيشهم، ويدخلون البلاد في أتون صراعات وحروب إيثارًا لتلك المكاسب الفئوية والمصالح الشخصيَّة التي يبتغونها لهم ولأتباعهم، فتكون النتائج مضرَّة بالأمَّة من جميع الجهات، حتَّى يصل المقام إلى الإضرار بدين الناس ومعتقداتهم.

ومن المنافع التي صرَّح بها الإمام الحسن المجتبى الله والمترتبة على تلك المهادنة هو سنّ تلك السنّة الحسنة التي يقتدي بها مَن لم تخدمه الظروف وتعينه على الاحتفاظ بالسلطة، فيبادر إلى تركها حفظًا للصالح العام، وله بالإمام المعصوم الله أسوة حسنة.

# لنتائج

إنَّ من أهمِّ ما توصَّل إليه البحث من نتائج هو ما يلي:

١ -أنَّ البيعة مفهوم سياسي أقرَّه الشرع الإسلامي الحنيف وهو قائم في شرع من قبلنا.

٢-أنَّ البيعة عقد شرعي متكامل الأركان من إرادة ومبرز للإرادة ومحل وقع عليه العقد
 ومتعاقدان.

٣-أنَّ للبيعة نوعين هما: بيعة إقرار وبيعة إنشاء.

بيعة الإقرار: هي بيعة الأمَّة لأوليائها الشرعيين الذين أمرت الشريعة بطاعتهم وولايتهم، وهي بيعة واجبة لا يجوز التخلُّف عنها.

وبيعة إنشاء: وهي عقد تلتزم من خلاله الأمَّة بطاعة من يتنصب عليها من غير ولاتها الشرعيين سواء كان تنصيبه بالغلبة أو بغيرها.

٤-أنَّ بيعة الأمَّة للإمام الحسن إلى كانت بيعة إقرار، لكنَّ الأمَّة تراجعت في تحمل مسؤولياتها تجاه تلك البيعة الأمر الذي اضطره لمهادنة معاوية وتسليم الأمر إليه، فكان كل السبب في ذلك هو نكوص الأمَّة عن الوفاء بالتزاماتها المترتبة عليها في عقد البيعة.





#### --- ﷺ الهوامش الله السلام

- ١ سورة هود: آية (٨٨)
- ٢- ينظر لسان العرب، ابن منظور: ٨ / ٢٦.
  - ٣- سورة الفتح: آية (١٠).
  - ٤ سورة التوبة: آية (١١١).
- ٥- دراسات في ولاية الفقيه وفقه الدولة الإسلاميَّة، الشيخ حسين المنتظري: ٥٢٣.
  - ٦- تاريخ ابن خلدون، عبد الرحمن بن خلدون: ١ / ٢٦١.
  - ٧- ينظر تاريخ ابن خلدون، عبد الرحمن بن خلدون: ١ / ٢٦١.
- والمَنْشَط: ما يُحُفُّ إليه ويُؤثَّرُ فعلُه. المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربيَّة بالقاهرة: ٢ / ٩٢٢.
- ٨- الفقه المنهجي على مذهب الإمام الشافعي، اشترك في تأليف هذه السلسلة: الدكتور مُصطفى الخِنْ [ت
  - ١٤٢٩ هـ]، الدكتور مُصطفى البُغا، على الشّربجي: ٨ / ٢٦٨.
    - ٩ ينظر المصدر نفسه
  - ١ ينظر التأصل لقود الإذعان وفق مبانى الفقه الإمامي، للكاتب: ١٩
    - ١١ ينظر مفاهيم القران، الشيخ جعفر السبحاني: ٢ / ٢٣٨.
  - ١٢ الشروط أو الالتزامات التبعيَّة في العقود، السيد محمَّد تقي الخوئي (قدس سره): ١ / ٩٩
    - ١٣ ينظر مناقب آل أبي طالب، ابن شهر آشوب: ١ / ١٥٧.
      - ١٤ الفايق في غريب الحديث، الزمخشري: ٣ / ٣٩٨.
- وقوق: اسم ملك من ملوك الروم واليه تنسب الدنانير القوقية. ينظر النهاية في غريب الحديث والأثر، ابن الأثير: ٤ / ١٢٢، ولسان العرب، ابن منظور: ١٠ / ٣٢٥.
- وأمّا هرقل فهو أوَّل من ضرب الدنانير، وأوَّل من أحدث البيعة. ينظر العين، الخليل بن أحمد الفراهيدي: ٤ / ١١١.
  - ١٥ تاريخ ابن خلدون، عبد الرحمن بن خلدون: ١ / ٢٦١.
    - ١٦ سورة الكهف: آية (٦٦).
      - ۱۷ –م.ن. آیة (۹٤).
    - ١٨ سورة القصص: آية (٢٧).
    - ١٩ ينظر إيضاح الفوائد، ابن العلاَّمة الحلي: ٣/ ٣٨٩.
  - ٠٠- ينظر التبيان في تفسير القرآن، الشيخ الطوسي (قدس سره): ٧٠/٠
    - ٢١ ينظر مفر دات ألفاظ القرآن، الراغب الأصفهاني: ١٦٢.
      - ٢٢ سورة الكهف: آية (٦٦).
      - ٢٣ ينظر تفسير الرازي، فخر الدين الرازي: ٢١ / ١٥١.
  - ٢٤ دراسات في ولاية الفقيه وفقه الدُّولة الإسلامية، الشيخ حسين المنتظري: ٥٢٣.

(111



- ٢٥ ينظر بحوث فقهيَّة مهمَّة، الشيخ ناصر مكارم الشيرازي (دام ظله): ٤٧٨.
  - ٢٦ غياث الأمم في التياث الظلم، إمام الحرمين، الجويني: ٢٧٦.
- ٢٧- ينظر مهذب الأحكام في بيان الحلال والحرام، السيد عبد الأعلى السبزواري (قدس سره): ٢١ / ١٩٥.
  - ۲۸ م.ن. ۱۸ / ۱۶۲.
  - ٢٩ الإرشاد، الشيخ المفيد (قدس سره): ١ / ٣٤٣.
  - ٣٠- دعائم الإسلام، القاضي النعمان المغربي: ٢ / ٩٥.
  - ٣١- بحوث فقهيَّة مهمَّة، الشيخ ناصر مكارم الشيرازي (دام ظله): ٤٧٨.
    - ٣٢- سورة الفتح، آية (١٠).
      - ٣٣ م.ن. آية (٩).
    - ٣٤- تاريخ ابن خلدون، عبد الرحمن بن خلدون: ١ / ٢٦١.
      - ٣٥- ينظر المصدر نفسه.
      - ٣٦- ينظر الانتصار، السيد المرتضى: ٣٥٤.
  - ٣٧ فقه الصادق الله السيد محمَّد صادق الروحاني (قدس سره): ٣٢ / ٣٢٨.
- ويستدلَّ له بالرواية الواردة عن أحمد بن محمَّد بن عيسى عن الإمام أبي جعفر الثاني على في رجل عاهد الله عند الحجر ألَّا يقرب محرَّما أبدًا، فلمَّا رجع عاد إلى المحرَّم، فقال على: ((يعتق أو يصوم أو يطعم ستِّين مسكينًا، وما ترك من الأمر أعظم، ويستغفر الله ويتوب)). النوادر، أحمد بن محمَّد بن عيسى الأشعري القمى: ١٧٣.
  - ٣٨ ينظر التحقيق في كلمات القرآن الكريم، الشيخ حسن المصطفوي: ٨ / ١٩٠.
    - ٣٩- الإرشاد، الشيخ المفيد (قدس سره): ١ / ٢٤٣.
    - ٠٤- مجمع البحرين، الشيخ فخر الدين الطريحي: ٤/ ٣٠٤.
      - ٤١ مفاهيم القرآن، الشيخ جعفر السبحاني: ٢ / ٢٣٨.
        - ٤٢ سورة المائدة: آية (١).
- ٤٣ تفسير العياشي، محمَّد بن مسعود العياشي (قدس سره): ١ / ٢٨٩، ووسائل الشيعة (آل البيت)، الحر العاملي (قدس سره): ٢٣ / ٣٢٧.
  - ٤٤ حاشية المكاسب، الشيخ الأصفهاني (قدس سره): ٥ / ١٠٧.
  - ٥٥ ينظر فقه العقود، السيد كاظم الحائري (دام ظله): ١ / ٣٢٣.
  - ٤٦ ينظر نظرية العقد، الدكتور عبد الرزاق أحمد السنهوري: ١ / ١٦٨ ١٦٩
    - ٤٧ فقه العقود، السيد كاظم الحائري (دام ظله): ١/ ٣٢٣.
- ٤٨ ينظر مسالك الأفهام إلى تنقيح شرائع الإسلام لزين الدين العاملي (الشهيد الثاني) (قدس سره): ٥/ سره
- ٤٩ ينظر القواعد والفوائد، الشهيد الأوَّل (قدس سره): ١ / ١٦٥، ونضد القواعد الفقهية، المقداد السيوري (قدس سره): ١٣٩.



٥٠ - عوائد الأيام، المحقق النراقي (قدس سره): ١٥٩.

٥١ - ينظر نهاية المرام، السيد محمَّد العاملي (قدس سره): ١ / ٢٤٤.

٥٢ - ينظر جواهر الكلام في شرح شرائع الاسلام، الشيخ النجفي الجواهري (قدس سره): ٢٢ / ٢٦٦.

٥٣ - وسائل الشيعة، الشيخ الحر العاملي (قدس سره): ١ / ٣٥ ح ١٠.

٥٤ - ينظر تحرير المجلة، الشيخ محمَّد حسين آل كاشف الغطاء (قدس سره): ١ / ١٨.

٥٥ - ينظر مكيال المكارم، ميرزا محمَّد تقي الأصفهاني: ٢ / ٢١١.

٥٦ - سورة الفتح: آية (١٠).

٥٧ - ينظر مكيال المكارم، ميرزا محمَّد تقى الأصفهاني: ٢ / ٢١١.

٥٨ - ينظر تفسير الميزان، السيد محمَّد حسين الطباطبائي (قدس سره): ١٨ / ٢٧٤.

٥٩ - دراسات في ولاية الفقيه وفقه الدولة الإسلامية، الشيخ حسين المنتظري: ١ / ٥٢٦.

٠٦- الكافي، الشيخ الكليني (قدس سره): ١ / ٤٠٥.

٦١- ينظر شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد: ١/ ١٩٥.

٦٢- نهج البلاغة، خطب الإمام علي الله : ٨٢.

٦٣ - سورة الفتح: آية (١٠)

٦٤ - ما وراء الفقه، السيد محمَّد الصدر: ٢ / ٢٦٨.

٦٥ - سورة التحريم، آية (١٢).

٦٦ - ينظر مناقب آل أبي طالب، ابن شهر آشوب: ١ / ١٥٧.

۲۷ – م.ن.

٦٨ - صحيح البخاري، البخاري: ٨ / ١٢٢.

٦٩ - بحار الأنوار، العلامة المجلسي (قدس سره): ٢٢ / ٢٧٨.

٠٧٠ نهج البلاغة، خطب الإمام علي الله (تحقيق صالح): ٧٩.

٧١ - ينظر نظام الحكم في الإسلام، الشيخ المنتظري، تحقيق: قام بالتلخيص والتعليق لجنة الأبحاث الإسلامية في مكتب ساحته، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٣٨٠ش، المطبعة: هاشميون.

٧٢- الإرشاد، الشيخ المفيد (قدس سره): ١ / ٢٤٣.

٧٧- دعائم الإسلام، القاضي النعمان المغربي: ٢ / ٩٥.

٧٤- علل الشرائع، الشيخ الصدوق (قدس سره): ١ / ٢١١، والإرشاد، الشيخ المفيد (قدس سره): ٢ / ٣٠.

٧٥ - الكافي، الشيخ الكليني (قدس سره): ١ / ٢٩٧.

٧٦- الاحتجاج، الشيخ الطبرسي: ١ / ٨٢.

٧٧- سورة الشورى: آية (٢٣).

٧٨- كشف الغمَّة في معرفة الأئمَّة، على بن أبي الفتح الإربلي: ٢ / ١٥٥-١٥٦.

٧٩- أنساب الأشراف، البلاذري: ٣/ ٥٢، ترجمة الإمام الحسن اللي، ابن عساكر: ١٧١.



٠٨- الخارجين من الميثاق والبيعة، يعنى البغاة ومخالفي الإمام، ويقال: لكلِّ من خرج من إسلام أو حارب في الحرم أو في الأشهر الحرم: محل. شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد: ١٦ / ١٥٢.

٨١- تاريخ الطبري، محمَّد بن جرير الطبري: ٤ / ١٢١، الكامل في التاريخ، ابن الأثير: ٢ / ٧٥١.

وممَّا يذكر من حماس قيس بن سعد وحبه لعلي الله أنَّ أباه ذكر أمرًا من أمور أمير المؤمنين الله يوجب ولايته، فقال له أنت سمعت رسول الله على يقول هذا الكلام في علي بن أبي طالب، ثمَّ تطلب الخلافة ويقول أصحابك منَّا أمير ومنكم أمير! لا كلمتك والله من رأسي بعد هذا كلمة أبدًا. ينظر شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد: 7 \ ٤٤.

٨٢- التوحيد، الشيخ الصدوق (قدس سره): ٣٨٧، ومناقب آل أبي طالب، ابن شهر آشوب (قدس سره): ٣ / ١٩٦، وتاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر: ١٣ / ٢٦٣، ترجمة الإمام الحسن الله (من طبقات ابن سعد)، ابن سعد: ٢٦، وسير أعلام النبلاء، الذهبي: ٣/ ٢٦٦.

٨٣- شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد: ١٦ / ٢٢.

٨٤- تنزيه الأنبياء على، الشريف المرتضى (قدس سره): ٢٢٤.

٨٥- النغب: جمع نغبة وهي الجرعة، والتهام بفتح التاء: الهم، أنفاسًا أي جرعة جرعة. ينظر شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد: ٢ / ٨٠

٨٦ - الكافي، الشيخ الكليني (قدس سره): ٥ / ٦.

٨٧- سورة النحل، آية (٩٢).

٨٨- شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد: ٦ / ١٢٧.

٨٩- المصدر نفسه.

٩٠ - تاريخ الطبري، محمَّد بن جرير الطبري: ٤ / ١٢٣، وتاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر: ١٣ / ٢٦٣.

٩١ - ترجمة الإمام الحسن الله ابن عساكر:١٨٢.

٩٢ - شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد: ١٦ / ٢٢.

٩٣ – المصدر نفسه: ٤٢.

٩٤ - ينظر ترجمة الامام الحسن طبيخ، ابن عساكر: ١٧٤.

٩٥ - ينظر تجارب الأمم، أحمد بن محمَّد مسكويه الرازي: ١ / ٥٧٤.

والدهاة الخمسة وهم: معاوية، وعمرو بن العاص، والمغيرة ابن شعبة، وقيس بن سعد، وعبد الله بن بديل. وكان قيس وعبد الله بن بديل مع الإمام على الله والمغيرة بن شعبة معتزلًا بالطائف، حتَّى حكَّم الحكمان.

٩٦ - تاريخ الطبري، محمَّد بن جرير الطبري: ٤ / ١٢٢. ترجمة الامام الحسن ﷺ، ابن عساكر: ١٧٤، وامتاع الأساع، المقريزي: ٥ / ٣٥٩.

٩٧ - ينظر الغارات، إبراهيم بن محمَّد الثقفي الكوفي: ٢ / ٦٤٣.

٩٨ - ترجمة الإمام الحسن اللير. ابن عساكر: ١٨٠.

٩٩ - ينظر أنساب الأشراف، أحمد بن يحيى بن جابر (البلاذري): ٣ / ٤٦.

١١٤



- ٠٠٠ رجال ابن داوود، ابن داوود الحلي: ١٠٠.
  - ١٠١ الاحتجاج، الشيخ الطبرسي: ٢ / ١٠.
- ۱۰۲ المسترشد، محمَّد بن جرير الطبري (الشيعي): ۱۷.
  - ١٠٣ ينظر علل الشرائع، الشيخ الصدوق: ١ / ٢١٢.
    - ٤٠١ م.ن. ١ / ١٤٢.
- ١٠٥ ينظر الفتوح، أحمد بن أعشم الكوفي: ٤/ ٣٩٣، وكشف الغمَّة في معرفة الأئمَّة، علي بن أبي الفتح الإربلي: ٢/ ١٩٤.

والرواية هي أنَّ الإمام الحسن المسلاح الأمَّة وقطع الفتنة، وقد كنتم بايعتموني على أنْ تسالموا من سالمت وتحاربون من حلًا على من المالم معاوية وأضع الحرب بيني وبينه وقد بايعتموني)

١٠٦ - ينظر تنزيه الأنبياء على، الشريف المرتضى (قدس سره): ٢٢٤.

١٠٧ - ينظر العين، الخليل بن أحمد الفراهيدي: ٤ / ٢٦.

ويقال للصلح بعد القتال والمُوادعة بين المسلمين والكفار وكل متحاربين: هُدْنَةٌ، وربا جعلت للهُدْنة مُدّة معلومة، فإذا انقضت المدَّة عادوا إلى القتال. ينظر لسان العرب، ابن منظور: ١٣ / ٤٣٤.

وقيل المهادنة: المعاقدة على ترك الحرب مدَّة معلومة بغير عوض، والتقدير في المدَّة إلى الإمام، ولا يبلغ السنة. مجمع البحرين، الشيخ الطريحي (قدس سره): ٦/ ٣٢٨.

١٠٠٨ - لقد وصف المقريزي حال المهادنة تلك فأجاد الوصف في بيان أسبابها، ونحن ننقل نصَّ كلامه لما فيه من بيان واع للحقَّ والحقيقة؛ إذ قال: ((كان أبو عبد الله الحسن بن علي الله أعلم بالله وأخوف له، وأشحّ على دينه وأفقه من أن يأخذ بالإمامة، التي وجبت له من الله ورسوله عرضًا من الدنيا، أو يعتاض بها شيئًا من معاوية، وإنّها كان الأمر في ذلك أنّه ندب الناس إلى حرب معاوية، وجهد فيه ووجّه قيس بن سعد وعبيد الله بن عباس على مقدِّمته، وأتبعهم بنفسه مرتحلًا في عسكره، فاختلف أصحابه عليه ميلًا منهم إلى إيثار الدنيا، وغشوه وكاتبو معاوية، وسألوه الدنيا الخبيثة، ثمّ وثبوا على الحسن فانتبهوا رحله، فلمّا لم يجد رحمه الله للحقّ ناصرًا، ولا لدين الله ثائرًا، ولا معينًا، إلّا شرذمة قليلة، خاف إنْ هو حارب بهم أن يصطلموا فلم يبق لدين الله ناصر، ولا داع إليه، ولا قائم بحقّه، فضن بأهل بيته عن الهلكة، كها فعل أبوه أمير المؤمنين، علي بن أبي طالب، كرم الله وجهه، فلمّاً رأى الحسن الحق، لم يسعه فيها بينه وبين الله عزَّ وجلَّ إلاّ الإبقاء على نفسه، وأهل الدنيا، وزهدهم في الآخرة، ووثق في الشرط عليه، والأمان للناس جميعًا، وأخذ عليه أشد ما أخذ الله على أحد بيته فراوغ حينتذ معاوية، ووثق في الشرط عليه، والأمان للناس جميعًا، وأخذ عليه أشد ما أخذ الله على أحد بيا الله على أمتاع الأسهاع، المقريزي: ١٢ / ٢٠٢.

- ١٠٩ ينظر علل الشرائع، الشيخ الصدوق (قدس سره): ١ / ٢١٣.
  - ١١٠ علل الشرائع، الشيخ الصدوق (قدس سره): ١ / ٢١١.
  - ١١١ تنزيه الأنبياء على، الشريف المرتضى (قدس سره): ٢٢٤.

(110)



١١٢ - أنساب الأشراف، البلاذري: ٣/ ٥٢.

١١٣ - أنساب الأشراف، أحمد بن يحيى بن جابر (البلاذري): ٣/ ٤٩.

۱۱۶ - م.ن. ۳/ ۲۶.

١١٥ - تنزيه الأنبياء على الشريف المرتضى (قدس سره): ٢٢٤.

١١٦ - إمتاع الأسماع، المقريزي: ١٢ / ٢٠٦.

١١٧ - أنساب الأشراف، أحمد بن يحيى بن جابر (البلاذري): ٣ / ٤٦.

١١٨ - شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد: ١/ ٢٨٣.

١١٩ - في ظلال نهج البلاغة، الشيخ محمَّد جواد مغنية (قدس سره): ١ / ١٤١.

١٢٠ - تنزيه الأنبياء على، الشريف المرتضى (قدس سره): ٢٢٤.

-- المصادر والمراجع الله المستح

\* القرآن الكريم

\* أحكام القرآن، أحمد بن علي أبو بكر الرازي الجصاص الحنفي (ت ٣٧٠هـ)، تحقيق عبد السلام محمَّد علي شاهين، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت – لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤١٥هـ/ ١٩٩٤م.

\* الإرشاد، الشيخ المفيد، (ت: ٤١٣ هـ)، تحقيق: مؤسَّسة آل البيت الله لتحقيق التراث، الطبعة: الثانية، سنة الطبع: ١٤١٤ - ١٩٩٣م، الناشر: دار المفيد للطباعة والنشر والتوزيع - بيروت - لبنان.

\*الامامة والسياسة، ابن قتيبة الدينوري (تحقيق الزيني)، (ت: ٢٧٦ هـ)، تحقيق: طه محمَّد الزيني، الناشر: مؤسَّسة الحلبي وشركاه للنشر والتوزيع. \*الانتصار، الشريف المرتضى، (ت: ٤٣٦ هـ)، تحقيق: مؤسَّسة النشر الإسلامي، سنة الطبع: شوال المكرم المناشر: مؤسَّسة النشر الإسلامي التابعة لجاعة المدرسين بقم المشرفة.

\* أنساب الأشراف، أحمد بن يحيى بن جابر (البلاذري)، (ت: ٢٧٩هـ)، تحقيق: الشيخ محمَّد باقر المحمودي، الطبعة الأولى، سنة الطبع: ١٣٩٧ - ١٩٧٧م، الناشر: دار التعارف للمطبوعات.

\* إمتاع الأسماع بما للنبي من الأحوال والأموال والأموال والخفدة والمتاع، أحمد بن علي بن عبد القادر، أبو العباس الحسيني العبيدي، تقي الدين المقريزي (ت: ٥٤٨هـ)، المحقق: محمَّد عبد الحميد النميسي، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٢٠هـ هـ - ١٩٩٩م.

\* الأمثل في تفسير كتاب الله، المنزل الشيخ ناصر مكارم الشيرازي، ت: معاصر.

\* إيضاح الفوائد، ابن العلامة الحلي، (ت: ٧٧٠هـ)، تعليق: السيد حسين الموسوي الكرماني، الشيخ على

پناه الاشتهاردي، الشيخ عبد الرحيم البروجردي، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٣٨٩، الناشر: مؤسسة إسماعيليان.

\* بحار الأنوار، العلامة المجلسي، (ت: ١١١١هـ)، تحقيق: عبد الرحيم الرباني الشيرازي، الطبعة الثانية المصححة، سنة الطبع: ١٤٠٣ – ١٩٨٣ م، الناشر: مؤسسة الوفاء – بيروت – لبنان.

\*بعوث فقهية مهمة، الشيخ ناصر مكارم الشيرازي (دام ظله)، الطبعة الأولى، سنة الطبعة المرادي، المطبعة: نسل جوان - قم، الناشر: نسل جوان للطباعة والنشر - قم.

\* تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، (ت: ٥٧١ هـ)، تحقيق: علي شيري، سنة الطبع: ١٤١٥، طباعة ونشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع - بيروت - لبنان.

\* تاريخ الطبري، محمَّد بن جرير الطبري، (ت: ٣١٠ هـ)، الناشر: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات - بيروت - لينان.

\* التبيان في تفسير القرآن، الشيخ الطوسي، (ت: ٤٦٠ هـ)، تحقيق وتصحيح: أحمد حبيب قصير العاملي، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: رمضان المبارك ١٤٠٩، المطبعة: مطبعة مكتب الإعلام الإسلامي، الناشر: مكتب الإعلام الإسلامي.

\* تجارب الأمم، أحمد بن محمَّد مسكويه الرازي (ت: ٢١٤هـ)، تحقيق: الدكتور أبو القاسم إمامي، الطبعة: الثانية، سنة الطبع: ١٣٧٩ ش - ١٤٢٢ ق - ٢٠٠١م، المطبعة: مطابع دار سروش للناشر، الناشر: دار سروش للطباعة والنشر.

\* تحف العقول عن آل الرسول على البن شعبة الحراني، (ت: ق٤)، تصحيح وتعليق: علي أكبر الغفاري، الطبعة: الثانية، سنة الطبع: ١٤٠٤ -

١٣٦٣ ش، الناشر: مؤسّسة النشر الإسلامي التابعة الإسلامي التابعة الإسلامية.

\* ترجمة الإمام الحسن الله ابن عساكر، (ت: ٥٧١ هـ)، تحقيق: الشيخ محمَّد باقر المحمودي، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٤٠٠هـ – ١٩٨٠م، الناشر: مؤسسة المحمودي للطباعة والنشر – بيروت – لبنان. \* تفسير الرازي، فخر الدين الرازي، (ت: ٢٠٦هـ)، الطبعة: الثالثة.

\* تفسير العياشي، محمّد بن مسعود العياشي، (ت: ٢٣هـ)، تحقيق: الحاج السيد هاشم الرسولي المحلاتي، الناشر: المكتبة العلمية الإسلاميَّة - طهران. \* تفسير مجمع البيان، الشيخ الطبرسي، (ت: ٤٨٥هـ)، تحقيق: تحقيق وتعليق: لجنة من العلاء والمحققين الأخصائيين، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٤١٥ - الأخصائيين، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٤١٥ - بيروت - لبنان.

\* تنزيه الأنبياء هي، الشريف المرتضى، (ت: ٤٣٦ هـ)، الطبعة: الثانية، سنة الطبع: ١٤٠٩ – ١٩٨٩م، الناشر: دار الأضواء - بيروت - لبنان.

\* التوحيد، الشيخ الصدوق، (ت: ٣٨١ هـ)، تصحيح وتعليق: السيد هاشم الحسيني الطهراني، الناشر: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم الشرفة.

\* حاشية المكاسب، الشيخ الأصفهاني، (ت: ١٣٦١ هـ)، تحقيق: الشيخ عباس محمَّد آل سباع القطيفي، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٤١٩، المطبعة: نهضت، الناشر: ذوي القربي.

\* دراسات في ولاية الفقيه وفقه الدولة الإسلامية، الشيخ حسين المنتظري، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: جمادي الثانية ١٤٠٨، المطبعة: مكتب الإعلام الإسلامي، الناشر: المركز العالمي للدراسات

الإسلامية.

\* دعائم الإسلام وذكر الحلال والحرام، والقضايا والأحكام عن أهل بيت رسول الله عليه وعليهم أفضل السلام، القاضي النعان المغربي، (ت: ٣٦٣هـ)، تحقيق: آصف بن علي أصغر فيضي، الطبعة الثانية، الناشر: دار المعارف بمصر – القاهرة، سنة الطبع الناشر: دار المعارف بمصر – القاهرة، دار المعارف بمصر ١٣٨٣ – ١٩٦٣، ملتزم الطبع والنشر: دار المعارف بمصر ١١٨٩ كورنيش النيل – القاهرة.

\*رجال ابن داود، ابن داود الحلي، (ت: ٧٤٠هـ)، تحقيق وتقديم: السيد محمَّد صادق آل بحر العلوم، سنة الطبع: ١٣٩٢ - ١٩٧٢م، الناشر: منشورات مطبعة الحيدرية - النجف الأشرف، ملاحظات: منشورات الرضي - قم - إيران.

\*سنن النسائي، النسائي، (ت: ٣٠٣ هـ)، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٣٤٨ – ١٩٣٠م، الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع – بيروت – لبنان. \*سير أعلام النبلاء، الذهبي، ت: ٧٤٨، تحقيق: إشراف وتخريج: شعيب الأرنؤوط، تحقيق: محمَّد نعيم العرقسوسي، مأمون صاغر جي، الطبعة: التاسعة، سنة الطبع: ١٤١٣ – ١٩٩٣م، الناشر: مؤسسة الرسالة – بيروت – لبنان.

\* شرح تبصرة المتعلمين، آقا ضياء العراقي، (ت: ١٣٦١ هـ)، تحقيق: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة الجماعة المدرسين بقم المقدسة - الشيخ محمَّد الحسون، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: رمضان ١٤١٤.

\* شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، (ت: ٢٥٦ هـ)، تحقيق: محمَّد أبو الفضل إبراهيم، الطبعة الأولى، سنة الطبع: ١٣٧٨ – ١٩٥٩ م، الناشر: دار إحياء الكتب العربية – عيسى البابي الحلبي وشركاه، ملاحظات: مؤسسة مطبوعاتي إساعيليان.

\* الشروط أو الالتزامات التبعية في العقود، السيد

(119

محمَّد تقي الخوئي (قدس سره) ت: ١٥١٥هـ، الطبعة الأولى، سنة الطبع: ١٤١٥هـ - ١٩٩٣م، الناشر: دار المؤرخ العربي - بيروت - لبنان.

\* صحيح البخاري، البخاري، (ت: ٢٥٦ هـ)، سنة الطبع: ١٤٠١ - ١٩٨١م، الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع

\*[العِبَر و] ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر، عبد الرحمن بن خلدون (٧٣٢ - ٨٠٨ هـ)، ضبط المتن ووضع الحواشي والفهارس: أ. خليل شحادة، مراجعة: د. سهيل زكار، الناشر: دار الفكر، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٠١هـ - ١٩٨١م.

\* الغارات، إبراهيم بن محمَّد الثقفي الكوفي، (ت: ٢٨٣ هـ)، تحقيق: السيد جلال الدين الحسيني المحدث.

\* مكيال المكارم، ميرزا محمَّد تقي الأصفهاني، (ت: ١٣٤٨ هـ)، تحقيق: السيد علي عاشور، الطبعة: الأولى، سنة الطبع ١٤٢١، الناشر: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات - بسروت.

\* ٣٦. مفردات ألفاظ القرآن، الراغب الأصفهاني، (ت: ٤٢٥ هـ)، تحقيق: صفوان عدنان داوودي، الطبعة: الثانية، سنة الطبع: ١٤٢٧، المطبعة: سليان زاده، الناشر: طليعة النور.

\* ٣٧. الفتوح، أحمد بن أعثم الكوفي، (ت: ٣١٤ هـ)، تحقيق: علي شيري (ماجستر في التاريخ الإسلامي)، الطبعة: دار الطبعة: دار الأضواء، الناشر: دار الأضواء للطباعة والنشر والتوزيع.

\* ٣٨. فضائل الصحابة، أبو عبد الله أحمد بن محمَّد بن حمَّد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني (ت: ٢٤١هـ)، المحقق: د. وصى الله محمَّد عباس، الناشر: مؤسسة

الرسالة - بيروت الطبعة: الأولى، ١٤٠٣ - ١٩٨٣. \* ٣٩. فقه الصادق الله السيد محمَّد صادق الروحاني، ت: معاصر، الطبعة الثالثة، سنة الطبع: ١٤١٤، المطبعة: العلمية، الناشر: مؤسسة دار الكتاب - قم. \* ٠٤. المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية بالقاهرة (إبراهيم مصطفى / أحمد الزيات / حامد عبد القادر / محمَّد النجار)، الناشر: دار الدعوة.

\* ١٤. النوادر، أحمد بن محمَّد بن عيسى الأشعري القمي، (ت: ق ٣ هـ)، تحقيق: مدرسة الإمام المهدي الله – قم المقدسة، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: محرم الحرام ١٤٠٨، المطبعة: أمير – قم، الناشر: مدرسة الإمام المهدي الله – قم المقدسة.

\* ۲۶. الفايق في غريب الحديث، الزمخشري، (ت: ٥٣٨ هـ)، الطبعة الأولى، سنة الطبع: ١٤١٧ - ١٩٩٦ م، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت.

\* ٤٣. فقه العقود، السيد كاظم الحائري (قدس سره)، الطبعة: شريعت، المطبعة: شريعت، الناشر مجمع الفكر الإسلامي - قم.

\* 33. القبس في شرح موطأ مالك بن أنس، القاضي محمَّد بن عبد الله أبو بكر بن العربي المعافري الاشبيلي المالكي (ت: ٣٥٥هـ)، المحقق: الدكتور محمَّد عبد الله ولد كريم، الناشر: دار الغرب الإسلامي، الطبعة: الأولى، ١٩٩٢م.

\* ٥٤.علل الشرائع، الشيخ الصدوق، (ت: ٣٨١ هـ)، تقديم: السيد محمَّد صادق بحر العلوم، سنة الطبع: ١٣٨٦ - ١٩٦٦م، الناشر: منشورات المكتبة الحيدرية ومطبعتها، النجف الأشرف.

\* العين، الخليل بن أحمد الفراهيدي، (ت: ١٧٥ هـ)، تحقيق: الدكتور مهدي المخزومي - الدكتور إبراهيم السامرائي، الناشر: دار ومكتبة الهلال.

\* غياث الأمم في التياث الظلم، عبد الملك بن عبد

الله بن يوسف بن محمَّد الجويني، أبو المعالي، ركن الدين، الملقب بإمام الحرمين (ت: ٤٧٨ هـ)، المحقق: عبد العظيم الديب، الناشر: مكتبة إمام الحرمين، الطبعة الثانية، ١٤٠١هـ.

\* كشف الغمة في معرفة الأئمة، علي بن أبي الفتح الأربلي، (ت: ٦٩٣ هـ)، الناشر: دار الأضواء - بيروت - لبنان.

\* الكامل في التاريخ، أبو الحسن علي بن أبي الكرم محمَّد بن محمَّد بن عبد الواحد الشيباني الجزري، عز الدين ابن الأثير (ت: • ٣٣هـ)، تحقيق: عمر عبد السلام تدمري، الناشر: دار الكتاب العربي، بيروت - لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤١٧هـ/ ١٩٩٧م.

\* لسان العرب، محمَّد بن مكرم بن على، أبو الفضل، جمال الدين بن منظور الأنصاري الرويفعي الإفريقي (ت: ٧١١هـ)، الناشر: دار صادر - بيروت، الطبعة: الثالثة - ١٤١٤ هـ

\* النجعة في شرح اللمعة، الشيخ محمَّد تقي التستري، (ت: ١٤٠٦ هـ)، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٤٠٦، الناشر: كتاب فروشي صدوق.

\* ما وراء الفقه، السيد محمَّد الصدر، (ت: ١٤٢١ م.)، الطبعة: الثالثة، سنة الطبع: ١٤٢٧ - ٢٠٠٧م، المطبعة: قلم، الناشر: المحبين للطباعة والنشر.

\* مجاز القرآن، أبو عبيدة معمر بن المثنى التيمى البصري (ت: ٢٠٩هـ)، المحقق: محمَّد فواد سزگين، الناشر: مكتبة الخانجى – القاهرة الطبعة: ١٣٨١ هـ. \* مجمع البحرين، الشيخ فخر الدين الطريحي، (ت: ١٠٨٥ هـ)، الطبعة: الثانية، سنة الطبع: شهريور ماه ١٣٦٢ ش، المطبعة: چاپخانه طراوت، الناشر:

مرتضوي، ملاحظات: تهران، ناصر خسرو، پاساژ محيدي / ليتوگرافي طراوت

\* المسترشد، محمَّد بن جرير الطبري (الشيعي)، (ت: ق٤ هـ)، تحقيق: الشيخ أحمد المحمودي، الطبعة: الأولى المحققة، سنة الطبع: ١٤١٥، المطبعة: سلمان الفارسي - قم، الناشر: مؤسسة الثقافة الإسلامية لكوشانبور.

\* المناهل، السيد محمَّد بن علي الطباطبائي، (ت: 17٤١ هـ).

\* مناقب آل أبي طالب، ابن شهر آشوب، (ت: ٥٨٨ هـ)، تحقيق: تصحيح وشرح ومقابلة: لجنة من أساتذة النجف الأشرف، سنة الطبع: ١٣٧٦ - ١٩٥٦م، المطبعة: الحيدرية - النجف الأشرف، الناشر: المكتبة الحيدرية - النجف الأشرف.

\* النهاية في غريب الحديث والأثر، مجد الدين ابن الأثير، (ت: ٢٠٦)، تحقيق: محمود محمَّد الطناحي، الطبعة: الرابعة، سنة الطبع: ١٣٦٤ ش، الناشر: مؤسسة إسماعيليان للطباعة والنشر والتوزيع - قم - ايران.

\* نبج البلاغة، خطب الإمام علي الله (تحقيق صالح)، (ت: ٤٠)، تحقيق: ما أختاره وجمعه الشريف الرضي، ضبط نصه وابتكر فهارسه العلمية: الدكتور صبحي صالح، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٣٨٧ - ١٩٦٧ م.

\* وسائل الشيعة (آل البيت)، الحر العاملي، (ت: ١١٠٤ هـ)، تحقيق: مؤسسة آل البيت الله لإحياء المتراث، الطبعة الثانية، سنة الطبع: ١٤١٤، المطبعة: مهر – قم، الناشر: مؤسسة آل البيت الله لإحياء التراث بقم المشرفة

# الوعي القيادي وأثره في انخاذ القرار عند الإمام الحسن اللي



م.د. أحمد عدنان عبود مدير الإدارة العامَّة - ديوان محافظة بابل



#### البحث المحص البحث المحت

من الأمور التي شدَّد عليها الشرع المقدَّس هو السعي لمعرفة الأئمَّة ﴿ وَلَكَ لارتباطه بسلسلة المعرفة العقديَّة التي وردت في دعاء زمن الغيبة (اللهُمَّ عَرِّفْنِي نَفْسَكَ فَإِنَّكَ إِنْ لَمُ تُعَرِّفْنِي نَفْسَكَ فَإِنَّكَ إِنْ لَمُ تُعَرِّفْنِي رَسُولَكَ فَإِنَّكَ إِنْ لَمُ تُعَرِّفْنِي رَسُولَكَ لَمُ أَعْرِفْ حُجَّتَكَ، اللهُمَّ عَرِّفْنِي رَسُولَكَ فَإِنَّكَ إِنْ لَمُ تُعَرِّفْنِي رَسُولَكَ لَمُ أَعْرِفْ حُجَّتَكَ اللهُمَّ عَرِّفْنِي رَسُولَكَ فَإِنَّكَ إِنْ لَمُ تُعَرِّفْنِي حُجَّتَكَ ضَلَلْتُ عَنْ دِينِي).

أسعى في بحثي هذا أن أُعرِّف ببعض خصائص الإمام الحسن الله من خلال وعيه القيادي في اتَّخاذ القرارات لدفع المشكلات التي ابتُلي فيها المجتمع الإسلامي؛ بسبب الحكم الأموي والتركيز على أبرز حدث في حياته الشريفة وهو الصلح، وكيفيَّة التعامل مع خصومه ومواليه بعد هذا الحدث المهم، واستعرضنا أسباب الصلح وبعض النصوص الروائيَّة التي توضح لنا سياسة الإمام الحسن الله مع المحيط الذي هو فيه، وقد اتَّبعنا المنهج الوصفي والتحليلي في كتابة البحث، واشتمل البحث على:

مقدِّمة وتمهيد وجانبًا من سيرة الإمام في الحكم، وثلاثة مباحث، فكان المبحث الأول متعلِّق بـ: أسباب الصلح مع معاوية، والمبحث الثاني انحصر في بيان سياسة الإمام الحسن الله مع معارضيه وخصومه، وختمنا في المبحث الثالث في سياسة الإمام الله مع أصحابه ومواليه، ثمَّ استنتاجات البحث.

الكلهات المفتاحية: الوعي، القيادة، الصلح، السياسة، الخصوم.





#### 

One of the essential aspects emphasized by the sacred Islamic law is the pursuit of knowledge about the Imams (peace be upon them), as it is intrinsically pertinent to the chain of doctrinal understanding outlined in the Invocation Zamn Al-Ghaibah: "O Allah, make me know You; for if You do not make me know You, I will not recognize Your Messenger. O Allah, make me know Your Messenger; for if You do not make me know Your Proof. O Allah, make me know Your Proof; for if You do not make me know Your Proof, I will stray from my religion."

In this study, the focus will fall on some of the characteristics of Imam Hasan (peace be upon him) by examining his leadership acumen in making decisions to address the challenges that afflicted the Islamic society due to Umayyad rule. The focus is on the most significant event in his noble life, the peace treaty, and how he dealt with both his opponents and his supporters following this pivotal event.

The research explores the reasons behind the treaty and includes selected narrations that clarify Imam Hasan's (peace be upon him) policies in dealing with his environment. A descriptive and analytical methodology was employed in this study, which is structured as follows:

The study begins with an introduction and preface, providing an overview of Imam Hasan's (peace be upon him) tenure as a leader. The main body of the research is divided into three sections: The Reasons for the Peace Treaty with Muawiyah: This section delves into the underlying factors that led Imam Hasan (peace be upon him) to opt for reconciliation.

The policies of Imam Hasan toward Opponents and Adversaries: This part focuses on the Imam's (peace be upon him) approach and strategies in dealing with those who opposed him. His Policies Toward Supporters and Allies: The final section examines how the Imam (peace be upon him) engaged with his loyal companions and followers post-reconciliation. The study concludes with a summary of findings and key insights.

**Keywords:** Awareness, Leadership, Reconciliation, Politics, Adversaries.





الحمد لله الأوَّل قبل الإنشاء والإحياء والآخر بعد فناء الأشياء، العليم الذي لا ينسى من ذكره، ولا ينقص من شكره ولا يخيب من دعاه، وصلِّ يا ربِّ على من أرسلته رحمة للعالمين حبيبك وحبيب العالمين، سيِّدنا المصطفى محمَّد عَلَيْهُ، وعلى أهل بيته المصطفين سفينة النجاة وعدل الكتاب والشفعاء يوم يقل الزاد، وعلى المنتجبين من صحبه الكرام.

#### وبعد:

فيعدُّ الإمام الحسن المجتبى الله واحدًا من أبرز الشخصيَّات العظيمة التي ملأت التاريخ عمومًا، والتاريخ الإسلامي بشكل خاصِّ فكرًا وعطاءً، وكيف لا يكون كذلك وهو رابع خسة اصطفاهم الله تعالى وأذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيرًا؛ لكن الظروف التي رافقت الإمام الحسن الله كانت ظروف عصيبة ومفصلية في تاريخ الإسلام؛ لذلك استلزمت من الإمام الله المخاذ قرارات جريئة وحاسمة؛ لأنّها تؤسّس للحاضر آنذاك ولما بعده من المستقبل، وبالفعل فقد اتّخذ الإمام الله قراره بالصلح مع معاوية، وربه هذا القرار ما يزال الإمام الله وحدة يدفع الثمن عنه من سمعته على الرغم من أنّه كان قرارًا حكيمًا حَفِظَ به الإمام الله وحدة الأمّة الاسلاميَّة وحَفِظَ دماء أصحابه ومواليه، وهنا تكمن أهميَّة البحث كونه يُعدُّ دفاعًا عن مظلوميَّة الإمام الحسن المجتبى الله، وردًّا على الأقلام المأجورة والجاهلة بحقيقته الله وإيضاح جزء من وعيه القيادي.

#### هيكليَّة البحث:

تضمَّن البحث: مقدَّمة، وتمهيد وقدمنا فيها معلومات عامَّة عن حياة الإمام العامَّة وجزء من حياته الخاصَّة، وتناولنا بعد ذلك ملخَّص لسيرته في الحكم، وثلاثة مباحث:

وسمنا المبحث الأول ب: سياسة الإمام الحسن الله مع معارضيه وتعامله مع خصومه، وسلطنا فيه الضوء على الأساليب التي اتبعتها وابتدعتها مؤسّسة الحكم الأموي بقيادة معاوية مع الإمام الحسن الله بشكل خاص، ومع أتباعه ومواليه بشكل عام، وكيف استطاع الإمام بحكمته وحنكته عدم الانجرار إلى مستنقع الأمويين بعدم الرد عليهم بالأسلوب نفسه؛ بل



إنَّه الله فنَّد كلَّ أباطيلهم بالأعمال الحسنة التي قام بها.

أما المبحث الثاني فقد وسمناه ب: "(أسباب إبرام الصلح مع معاوية)، ودرسنا في أبرز الأحداث والأمور التي دعت الإمام الله لعقد الصلح.

وخصصنا المبحث الثالث لأسلوب تعامله مع أتباعه، وكان تحت عنوان: (سياسة الإمام الحسن المبحث الثالث لأسلوب تعامله مع أتباعه، وكان حميطًا على حفظ دمائهم، وأوضح لهم الحسن المباب الباطنية التي دعته إلى إبرام الصلح، وكان جزء من ذلك باطلاعهم على مكنوناته العلميَّة.

وأخيرًا نسأل الله التوفيق في عملنا وأن نكون قد رفعنا جزءًا من ظلامة التاريخ بحقّ إمامنا المجتبى صلوات الله وسلامه عليه، وآخر دعوانا أن الحمد لله ربِّ العالمين، وصلَّى الله على سيدنا ونبينا وشفيع ذنوبنا أبي القاسم محمَّد وعلى آله الطيبين الطاهرين المعصومين.



#### تمهيد:

هو الحسن بن علي بن أبي طالب بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف، الإمام السيد وريحانة رسول الله على وسبطه، وسيد شباب أهل الجنّة، ولد في الخامس من شعبان، وقيل في نصف من رمضان سنة (٣) للهجرة، والرأي الثاني الأقرب إلى الصواب(١)، وهو رابع أصحاب الكساء، وأحد الذين باهل بهم النبي على نصارى نجران(١)، والإمام الثاني من أثمّة أهل البيت على.

عاش الإمام الحسن الله في كنف والديه وفي ظلّ جدّه النبي الأكرم محمّد عله الذي أغدق عليه من علومه وأشبعه رعاية وحبًّا، وقال عنه عله أحاديث عدّة، نقتبس منها: "أمّا الحسن فله هيبتي وسؤددي ..." (٣) ، وقوله في حبّه وحبّ أخيه الحسين الله الحسن الله أشبه برسول الله عله ما بين الصدر والرأس (٥).

استلم الإمامة بعد شهادة أبيه الإمام على بن أبي طالب الله سنة (٤٠) للهجرة، وبويع بالخلافة بعد شهادة الإمام على الله حتّى عدّه كثير من المؤرخين بأنّه الخليفة الراشدي الخامس (١)، وسار بسيرة جدّه وأبيه (صلوات الله وسلامه عليها وآلها)، وذكر المؤرخون أنّه حجّ ماشيًا وقسّم ماله نصفين (١)، وهذا يعني أنّه عاش زاهدًا بالدنيا ولا يفكّر بحطامها، وكان يبتغي رضا الله تعالى في أعماله الدينيّة والدنيويّة، وكيف لا يكون كذلك وقد تربّى في أطهر حجر، وهو أوّل مولود نتج عن اشتراك النبوّة والإمامة.

# سيرته في الحكم:

سار الإمام الحسن الله كما أسلفنا بسيرة جدّه وأبيه في الحكم، وكان همّه الأكبر هو ترسيخ الإسلام المحمّدي في نفوس الناس وحقيقة، فإنّه كان يهدف إلى الارتقاء بالمجتمع، وكيف أنّه استعمل الحكمة في جميع المواقف التي تعرض لها، فنراه مرّة مجاهدًا بالسيف؛ ولكن لم تكن تلك السمة الغالبة على سيرته العطرة، وأخرى بالفكر، وثالثة بالحكمة، وكان همُّ ه الأكبر هو الحفاظ على دين جدّه المصطفى مَنْ والحفاظ على شيعته ومواليه؛ لذلك قام بإبرام الصلح من معاوية.

177



سياسة الإمام الحسن الملامع معارضيه وتعامله مع خصومه

سياسة الإمام الحسن الله مع معارضيه:

قبل التعرُّف على سياسة الإمام الحسن الله لابدَّ لنا من التعرف على المنهج الذي اتبعه معارضوه، فقد اتبع معاوية الذي كان رأس المعارضة للعلوين وسيِّدهم الإمام الحسن الله أمور عدَّة سنتطرق لبعضها بشيء من الاختصار:

1- اتباع سياسة اتمّام الخصم: ولا يشمل هذا الاتمّام شخصًا بعينه؛ بل كيل الاتمامات الجماعيَّة التي لا يُشترط الصدق فيها، وتكرارها لترسخ في أذهان الناس (اعتباد مبدأ كذِّب كَذِّب حتَّى يصدِّقك الناس)، فقام الأمويون بحملةٍ لتشويه البيت العلوي وكل من انتمى لهذا البيت، فنجد أنَّ الشامى يصاب بالذهول عندما يسمع أنَّ عليًّا اللهِ كان يصلي (^).

7- تخويف الناس من الخصم: عملت المؤسَّسة الأمويَّة بزعامة معاوية باختلاق أعداء داخل المجتمع مستخدمين المبدأ الذي عرف بالتاريخ الحديث بن "مبدأ فرِّق تسد"، فقاموا بالتفريق بين القبائل اليانيَّة الموالية لهم والمعارضة لهم كقبيلة همدان المعروفة بتشيعها لعلي المره وتفريق وتفضيل أهل الشام على غيرهم من العرب؛ ولعلَّ حادثة الكوفي الذي أُخذ جمله على أنَّه ناقة خبر شاهد (۱۰).

٣- تصفية الخصوم: دأب معاوية منذ توليه على بلاد الشام على انتهاج منهج مخالف للمنهج الإسلامي، فقد اتَّخذ الأبهة في الحكم والزي، حتَّى إنَّ عمر بن الخطاب عندما قدم إلى الشام ورأى ما رأى استنكر ذلك وقال: أكسر ويَّة يا معاوية ؟!، فقال له معاوية إنِّي في ثغر تجاه العدو وبنا إلى مباهاتهم بزينة الحرب والجهاد حاجة، فسكت عمر ولم يخطئه (١١).

إنَّ الكسرويَّة التي انتهجها معاوية لتثبيت أركان حكمه دعته إلى العمل بالمبدأ الميكافيلي القائم على تحقيق الغاية مهم كان الثمن، لذلك فقد أولغ في الدماء لتحقيق ذلك، فتتبَّع خصومه وقضى عليهم أينها كانوا، وما حادثة قتل الصحابي حِجر بن عدي الكندي ما هي إلَّا أنموذج لتلك السياسة (١٢).

۱۲۸

٤- محاربة الخصوم: اتَّبع معاوية سياسة محاربة الخصوم وبجميع الوسائل المتاحة له، فقد بعث إلى عمَّاله كتابًا جاء فيه: "برئت الذمَّة ممَّن روى شيئًا في فضل أبي تراب وأهل بيته"، فقامت الخطباء في كلِّ كورة بلعن على وأهل بيته الله والبراءة منهم (١٣) ، ولم يكتف معاوية عند هذا الحد؛ بل أصدر أمرًا آخر كان الهدف منه دقُّ اسفين بين أهل البيت الله وأتباعهم وهو أشد قسوة من سابقه "من قامت عليه البيِّنة أنَّه يحبُّ عليًّا وأهل بيته الله امحوه من الديوان ولا تجيزوا له شهادة"(١٤) ، ولم يشبع الكتابين السابقين المرض النفسي الذي أصاب معاوية حتَّى راح يتجاوز جميع الخطوط الحمراء التي أمر بها الشرع المقدَّس فأصدر أمرًا آخر أشد ظلمًا وهو "من اتهمتموه ولم تقم عليه البينة فاقتلوه"(١٥) ، فقتلوهم على التُّهم والظنِّ والشبهة تحت كلِّ كوكب، حتَّى كان الرجل يسقط بالكلمة فتضرب عنقه، وفي أمر شديد الوطأة على أتباع أهل البيت الله صدر أمر من معاوية جاء فيه: "من اتَّهمتموه بمولاة هؤلاء القوم- ويعني أهل البيت ﷺ- فنكِّلوا بـه واهدموا داره"(١٦) ، فلـم يكـن البـلاء أشـد ولا أكثر منـه بالعـراق ولا سيًّا بالكوفة، حتَّى إنَّ الرجل من شيعة على الله ليأتيه من يثق به فيدخل بيته فيلقى إليه سرَّه ويخاف من خادمه ومملوكه، ولا يحدِّثه حتَّى يأخذ عليه الأيان الغليظة ليكتمن عليه، فظهر حديث كثير موضوع وبهتان منتشر، ومضى على ذلك الفقهاء والقضاة والولاة، وكان أعظم الناس في ذلك القرَّاء المراؤون والمستضعفون الذين يظهرون الخشوع والنسك، فيفتعلون الأحاديث ليحظوا بذلك عند ولاتهم، ويقربوا مجالسهم ويصيبوا بها الأموال والضياع والمنازل حتَّى انتقلت تلك الأخبار والأحاديث إلى أيدي الديانين الذين لا يستحلون الكذب والبهتان، فقبلوها ورووها وهم يظنون أنَّها حتٌّ، ولو علموا أنَّها باطلة لما رووها ولا تدينوا بها، فلم يزل الأمر كذلك حتَّى مات الحسن بن على الله فازداد البلاء والفتنة، فلم يبق أحد من هذا القبيل إلَّا وهو خائف على دمه أو طريد في الأرض(١٧).

بعد أنَّ وصل الحال بالشيعة إلى هذا الحد بلغ بهم الأمر إلى أن يقال للرجل زنديق أو كافر أحب إليه من أن يقال شيعة على المنظم (١٨٠).

كان الهدف من هذه الأعمال التي اقترفها الأمويون من دون ورع ووازع ديني يذكر هو لعزل

أهل البيت عن أتباعهم، وعزلهم وأتباعهم عن المجتمع، وضهان عدم تمدُّدهم وتوسعهم، وجهده الأفعال لم يبق شيعة في العراق لاسيَّا بعد حملة التهجير القسري التي قام بها زياد بن أبيه الذي روى لنا المؤرخون أنَّه أبعد خمسين ألفًا مع عيالاتهم من البصرة ومثلهم من الكوفة إلى خراسان (١٩).

٥- ضرب الخصوم بالصميم: إنَّ أكثر ما ركَّز عليه معاوية لضرب خصومه بالصميم هو العمل على تشويه صورة إمامهم الحسن الله فاتَّبع أمور عدَّة لعلَّ من أبرزها:

أ-تصوير الإمام الحسن الله بأنه محبًا للمال، وأنه طلب من معاوية المال مقابل التنازل عن الخلافة، متذرِّعًا بأحد بنود الصلح الذي يشترط إعطاء الإمام ما موجود في بيت مال الكوفة من أموال؛ في حين كان الإمام الحسن الله وهو المعصوم ومن أهل البيت الذين أذهب الله تعالى عنهم الرجس وطهَّرهم تطهيرًا ينظر لما يلوح في الأفق من مظالم سيتعرض لها أتباعه على يد معاوية وجلاوزته، فأراد أن يضمن لهم حياة مكفولة ما أمكنه ذلك.

ب- تهمة النساء وتصوير الإمام الحسن المن بأنَّه كان لا همَّ له غير النساء، وأنَّه كثير النواج (رجل منكاحًا مطلاقًا) (٢٠٠)، فنسجوا الأخبار والروايات الباطلة التي تدعم توجههم هذا، وتناقلوها كابرًا عن كابر حتَّى عدَّ هذا الأمر من المسلّمات، والإمام المن منه براء لأسباب عدَّة، أهمُّها أنَّه يخالف عصمته والصفات والملكات التي تحلّى بها، ناهيك عن تربيته التي كان المسؤول الأوّل عنها نبى الرحمة.

# تعامل الإمام الحسن مع خصومه:

لم ينجر الإمام الحسن الله إلى الحرب التي شنّها الأمويون ضدَّه وضد أتباعه، ولم يدافع عن نفسه حتَّى؛ لأنَّه رأى أنَّ مجرد دفاعه عن نفسه سيجعله موضع شبهة وهو بحدِّ ذاته يعدتهمة، واتبع الإمام الله هذا الأسلوب بسبب الفارق الكبير بينه وبين خصومه، فهو ابن محمَّد عليه وأعداؤه هم الطلقاء وأبناء الطلقاء، وكما قال الشاعر الحيص بيص:

مَلكْنا فكان العَفْو منَّا سَجيَّةً فليًّا ملكْتُمْ سالَ بالدَّمِ أَبْطَحُ وَصَابُكُمُ هذا التَّفاوتُ بيْنَنا وكلُّ إِناءِ بالذي فيهِ يَنْضَحُ (٢١).

فالإمام الله نائى بنفسه عن ما اتّخذه عدوّه، ولكنّه عمل بأسلوب فرض الواقع، ففنّد ادّعاءات وافتراءات أعدائه عمليًا، ولعلّ حادثة الشامي الذي دخل إلى المدينة، التي مفادها أنَّ شاميًا رآه راكبًا فجعل يلعنه والحسن الله لا يرد، فليّا فرغ أقبل الحسن الله عليه فسلّم عليه وضحك وقال: راكبًا فجعل يلعنه والحسن الله لا يرد، فليّا فرغ أقبل الحسن الله عليه فسلّم عليه وضحك وقال: أيُّها الشيخ أظنُّك غريبًا ولعلّك شبّهت، فلو استعتبتنا أعتبناك، ولو سألتنا أعطيناك، ولو استرشدتنا أرشدناك، ولو استحملتنا حملناك، وإن كنت جائعًا أشبعناك، وإن كنت عريانًا كسوناك، وإن كنت عتاجًا أغنيناك، وإن كنت طريدًا آويناك، وإن كان لك حاجة قضيناها لك، فلو حركت رحلك الينا وكنت ضيفنا إلى وقت ارتحالك كان أعود عليك؛ لأنَّ لنا موضعًا رحبًا وجاهًا عريضًا ومالًا كبيرًا، فليَّا سمع الرجل كلامه بكي، ثمَّ قال: أشهد أنَّك خليفة الله في أرضه، الله أعلم حيث يجعل رسالته، وكنتَ أنتَ وأبوكَ أبغضَ خلق الله إليَّ، والآن أنت أحبُّ خلق الله إلى وبهذا الفعل فقد فنَّد الإمام الحسن المن بالفعل التُّهم والافتراءات التي اختلقها ضده أعداءه.

وفي جانب آخر فقد تصدَّى الإمام الحسن الله لخطَّة الأمويين التي كانت ترمي إلى تفريق الأمَّة الإسلاميَّة، فقام بعمل اجتماعي استطاع من خلاله رأب الصدع، وهو يعدُّ من أهمً نتائج الصلح، فأبقى الأمَّة موحدة، وهذا ما أشار اليه الإمام الباقر الله، بقوله: "والله للذي صنعه الحسن بن على الله كان خيرًا لهذه الأمَّة عمَّا طلعت عليه الشمس..."(٢٣).

ويضاف إلى أعمال الإمام الحسن إلى أنّه استخدم أسلوب المواجهة الناعمة للإعلام الأموي ففنّد نظريّة الجبر، التي حاول تسويقها معاوية للمجتمع (أي أنّ العباد مجبورين على طاعته كونه منصوب من الله تعالى)، التي كان يهدف من خلالها إلى تثبيت حكمه؛ فكان للإمام الله كليات وخطب ورسائل تدحض مدّعى معاوية، وكانت بحقّ ثورة فكريّة هائلة مكّنت الإمام الحسن الله من تثبيت قواعد الإسلام الأصيل، وتوضيح المشتبهات التي حاولت المؤسّسة الأمويّة تعميقها عند المسلمين، ودحض النظريّة التي تقول بعدالة الصحابة بأجمعهم، واختلاق فضائل لهم وبالمقابل طمس فضائل أهل البيت الله والثورة الفكريّة التي قادها الإمام الحسن الله أواخر سنة التي هيئات الأبطال الذين شاركوا في ثورة كربلاء، التي قادها الإمام الحسين الله أواخر سنة التي هيئات الأبطال الذين شاركوا في ثورة كربلاء، التي قادها الإمام الحسين الله أواخر سنة التي هيئات الأبطال الذين شاركوا في ثورة كربلاء، التي قادها الإمام الحسين الله أواخر سنة





# المبحث الثاني

# أسباب إبرام الصلح مع معاوية بن أبي سفيان

استلم الإمام الحسن المله الإمامة والحكم بعد شهادة أبيه الإمام على بن أبي طالب الذي اغتيل على يد الخارجي عبد الرحمن بن ملجم يوم ٢١ رمضان سنة (٤٠هـ/ ٢٦٦م)، والحكم محمَّل بأعباء كثيرة، كالنتائج التي تمخَّضت عنها حروب أبيه التي كانت ضدَّ الناكثين والمارقين والمارقين والقاسطين (٢٠١)، والجيش المنهك من تلك الحروب (٢٠١)، واستهالة معاوية لعدد غير قليل من ذلك الجيش بالأموال والإغراءات (٢١٠)، إضافة إلى تربُّص البيزنطيين بالمسلمين لتنشب الفتنة بينهم فينقضوا عليهم ويسقطوا دولتهم؛ كلُّ تلك الأمور وغيرها دعت الإمام الحسن المله إلى اختيار مبدأ الصلح وتغليبه على كلِّ شيء لحفظ الدين الإسلامي، وإن لم يكن بقيادة أهله، فعقد الصلح مع معاوية على وفق البنود التالية:

١ - تسليم الخلافة على بلاد المسلمين كلها إلى معاوية على أن يعمل بكتاب الله وسنة نبيّه وسيرة الصالحين من الخلفاء.

٢- أن يكون الأمر من بعده إلى الإمام الحسن اللي وإن توفي قبل ذلك يكون للإمام الحسين اللي.

٣- يتعهد معاوية بوقف سبِّ الإمام على بن أبي طالب الله على المنابر وغيرها.

٤- عدم التعرض للموالين لأهل البيت الله بالملاحقة والأذى.

٥- أن يبقى ما في بيت مال الكوفة تحت تصرف الإمام الحسن المالانانا).

#### المبحث الثالث

# سياسة الإمام الحسن الله مع أصحابه

دأب أهل البيت على تربية أصحابهم ومواليهم ومحبيهم على أخلاق السماء التي أقرَّها كتاب الله وسنَّة نبيِّه، وكانوا قدوة لهم في كلِّ شيء؛ لذلك فقد كان عدد من أصحاب الأئمَّة كزبر الحديد، فقد وردعن الإمام علي بن أبي طالب على أنَّه قال: "كان لي مالك كما كنت لرسول الله على الله على الإمام الحسين الله بحق أصحابه: " فإنيٌ لا أعلم أصحابًا أو في ولا خيرًا من أصحابي "(٢٩)"، وهذا يؤكِّد ما ذهبنا إليه، ولكن وبحكم الواقع لم يكن الأصحاب



بدرجة واحدة من الإيهان والتقوى طبعًا بحكم التربية والإيهان والظروف، وموضوع الصلح الذي أبرمه الإمام الحسن الله مع معاوية لم تكن معالمه واضحة لأصحابه؛ لأنّه م لم يعلموا المصلحة التي دفعت الإمام لهذا الأمر؛ فمنهم من اعترض على ذلك وسنعرض لأبرز المواقف التي صدرت من بعض أصحابه الله فقد ورد أنّه وبعد الاتّفاق على الصلح وبلغ ذلك قيس بن سعد، فقال لأصحابه: اختاروا الآن واحدة من ثنتين: قتالًا مع غير إمام أو بيعة لضلال، قالوا: بل البيعة أيسر علينا من سفك الدّماء، قال: فعندها نادى قيس بن سعد فيمن بقي من أصحابه، فانصر ف جم نحو العراق وهو يقول:

أتاني بأرض العال من أرض مسكن بأنَّ إمام الحقِّ أضحى مسلما فا زلت مذ نبأته متلددا أراعي نجومًا خاشع القلب ناجما

ثم أقبل قيس بن سعد حتّى دخل الكوفة والحسن بن علي الله بها، ثم أرسل إلى قيس بن سعد فدعاه إلى البيعة، فأبى أن يبايع، فدعاه الحسن الله وأمره أن يبايع معاوية، فقال له قيس: يا بن رسول الله إنَّ لك في عنقي بيعة، وإنِّي والله لا أخلعها أبدًا حتَّى تكون أنت الذي تخلعها، فقال له الحسن الله فأنت في حلِّ وسعةٍ من بيعتي، فبايع فإنِّي قد بايعتُ، فعندها بايع قيس لعاوية، فقال له معاوية: يا قيس إنِّي قد كنت أكره أن تجتمع الناس إليَّ وأنت حي، فقال قيس: وأنا والله يا معاوية قد كنت أكره أن يصير هذا الأمر إليك وأنا حي (٢٠٠).

وبعد أن قام معاوية وخطب خطبته التي تنصَّل بها عن بنود الصلح قام المسيب بن نجبة الفزاري إلى الحسن بن علي فقال: لا والله جعلني الله فداك، ما ينقضي تعجبي منك، كيف بايعت معاوية ومعك أربعون ألف سيف، ثمَّ لم تأخذ لنفسك ولا لأهل بيتك ولا لشيعتك منه عهدًا وميثاقًا في عقد طاهر، لكنَّه أعطاك أمرًا بينك وبينه، ثمَّ إنَّه تكلم بها قد سمعت، والله ما أراد بهذا الكلام أحدًا سواك، فقال له الحسن: صدقت يا مسيب، قد كان ذلك فها ترى الآن؟ فقال: أرى والله أن ترجع إلى ما كنت عليه وتنقض هذه البيعة، فقد نقض ما كان بينك وبينه، قال: ونظر الحسن بن علي الله إلى معاوية وإلى ما قد نزل به من الخوف والجزع، فجعل يسكِّن الناس حتَّى سكنوا، ثمَّ قال للمسيب: يا مسيب إنَّ الغدر لا يليق بنا ولا خير فيه، ولو



۱۳۳

أنِّي أردت بها فعلت الدُّنيا لم يكن معاوية بأصبر منِّي على اللقاء، ولا أثبت عند الوغاء، ولا أقوى على المحاربة إذا استقرَّت الهيجاء، ولكنِّي أردت بذلك صلاحكم وكف بعضكم عن بعض، فارضوا بقضاء الله وسلِّموا الأمر لله حتَّى يستريح برُّ ويستراح من فاجر، فبينا الحسن الله يكلِّم المسيب مهذا الكلام إذا برجل من أهل الكوفة يقال له عبيدة بن عمر و الكندي قد دخل، وفي وجهه ضربة منكرة، وعرفه الحسن الله فقال له: ما هذا الذي بوجهك يا أخا كندة ؟ قال: هذه ضربة أصابتني مع قيس بن سعد، فقال حجر بن عدي الكندي مخاطبًا الإمام الحسن الليرة: أما والله لقد وددت أنَّك متَّ في ذلك ومتنا معك، ثمَّ لم نر هذا اليوم، وليس كلّ إنسان يحبّ ما تحبّ ولا رأيه كرأيك، وإنّى لم أفعل ما فعلت إلاّ إبقاءً عليكم، والله تعالى كلّ يوم في شأن، فبينا الحسن الله يكلّم حجر بن عديّ وإذا برجل من أصحابه قد دخل عليه يقال له سفيان بن اللّيل البهميّ، فقال له: السّلام عليك يا مذلّ المؤمنين، فلقد جئت بأمر عظيم، هلَّا قاتلت حتَّى تموت ونموت معك، فقال له الحسن ﴿ إِنَّ السَّولِ اللهِ اللَّهِ عَلَيْهِ ا عَيْلًا لم يخرج من الدُّنيا حتَّى رُفع له مُلك بني أميَّة، فنظر إليهم يصعدون منبره واحدًا بعد واحد، فشتَّ ذلك عليه (٣١) ، فأنزل الله تعالى في ذلك قرآنا فقال تعالى: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ \* وَمَا أَدْرَاكَ مَا لَيْلَةُ الْقَدْرِ \* لَيْلَةُ الْقَدْرِ خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ ﴿ (٣٢ ) ، إِنَّ ليلة القدر خير من ألف شهر من سلطان بني أميّة (٣٣) ، وهذه المحاورة توضح أنَّ أصحاب الإمام الحسن الله قد ساءهم عقد الصلح، وأشكلوا على إمامهم الذي هو أعرف بمصلحتهم ومصلحة المسلمين منهم، والإمام الله هنا أظهر لهم جزءًا من علمه اللدني والمكنون في صدره الشريف، ومن هذه المحاورة يتوضَّح لنا أيضًا أنَّ الإمام الحسن الله لم يقسوا على أصحابه حتَّى في أشدِّ الحالات غضبًا، وأنَّه عمل كلَّ ذلك لأجل مصلحتهم وللحفاظ عليهم.

#### استنتاجات البحث

توصَّل الباحث إلى مجموعة من الاستنتاجات، أبرزها:

- ١ حَرَصَ الإمام الحسن الله على وحدة المسلمين والإبقاء على توحدهم.
- ٢- لم ينجر الإمام الحسن الله إلى الحرب التي شنَّها الأمويون ضدَّه وضد أتباعه، حفاظًا منه عليهم.
- ٣- فنَّد الإمام الحسن الله المزاعم والافتراءات والكذب الأموي بالعمل المضاد، أي أنَّه جاهد بالكلمة والفعل.
- ٤ أظهر الإمام الحسن الله جزءًا من مكنونات علمه لأصحابه الذين اعترضوا على الصلح؛ لإثبات حجيَّته وأنه إمام مفترض الطاعة.

١٣٤

#### --- الهوامش الله الم

- ١ الذهبي، سير أعلام النبلاء: ٣/ ٢٤٥.
- ٢- الخراساني، وحيد، منهاج الصالحين: ١/ ٣٢٨.
- ٣- الراوندي، قطب الدين، الخرائج والجرائح: ٢/ ٨٨٩؛ ابن كثير، البداية والنهاية: ٨/ ١٦١.
  - ٤ الطبراني، المعجم الكبير: ٤/ ١٥٦.
  - ٥- دميري، كمال الدين، حياة الحيوان الكبرى: ١/ ١٩٠.
    - ٦- الزركلي، الأعلام: ٢/ ١٩٩.
  - ٧- ابن عساكر، تاريخ مدينة دمشق: ١٣/ ٢٤٤؛ ابن كثير، البداية والنهاية: ٨/ ٢٢٦.
  - ٨- السند، الشيخ محمَّد، (الحداثة، العولمة، الإرهاب في ميزان النهضة الحسينية): ٩٨.
    - ٩- القلقشندي، صبح الأعشى: ١٣/ ٢٣٧.
      - ١٠ المسعودي، مروج الذهب: ٣/ ٣١.
    - ۱۱ ابن خلدون، تاریخ ابن خلدون: ۱/ ۲۰۳.
    - ١٢ الدينوري، الأخبار الطوال: ٢٢٤؛ البلاذري، أنساب الأشراف: ٥/ ٤٠.
      - ١٣ أيوب، سعيد، معالم الفتن: ٢/ ١٩٥.
      - ١٤ الهلالي، سليم بن قيس، كتاب سليم بن قيس: ٣١٨.
      - ١٥- البحراني، المحقق، الدرر النجفيَّة من الملتقطات اليوسفية: ٣/ ٤٠٢.
        - ١٦ الميانجي، الأحمدي، مكاتيب الرسول: ١/ ٦٤٨.
        - ١٧ المعتزلي، ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ١١/ ٤٥.
        - ١٨ المعتزلي، ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ١١/ ٤٤.
      - ١٩ البلاذري، فتوح البلدان: ٣/ ٥٠٧؛ الطبري، تاريخ الطبري: ٤/ ١٧٠.
        - ٢٠ الذهبي، سير أعلام النبلاء: ٣/ ٢٥٣.
        - ٢١- الحموي، ياقوت، معجم الأدباء: ١١/ ٢٠٧.
        - ٢٢ الميلاني، السيد محمَّد هادي، قادتنا كيف نعرفهم: ٣/ ٤٥٦.
          - ۲۳ الكليني، الكافي: ۸/ ۳۳۰.
        - ٢٤ الغزالي، المستصفى: ٢٠٤؛ الديلمي، إرشاد القلوب: ٢/ ٣١٤.
- ٢٥- القرشي، باقر شريف، حياة الإمام الحسين الله: ٢/ ٤٤١؛ الكوراني، علي، جواهر التاريخ: ٣/ ٢٠-٢١.
  - ٢٦- العاملي، جعفر مرتضى، عاشوراء بين الصلح الحسني والكيد السفياني: ٤٦-٨٥.
    - ٧٧ القاسم، أسعد وحيد، أزمة الخلافة والإمامة وآثارها المعاصرة: ١٢٢.
      - ٢٨ الكوراني، على، قبيلة النخع: ١٠/ ٨٨.



٢٩ - الطبرسي، إعلام الورى: ١/ ٥٥٥؛ النويري، نهاية الأرب: ٢٠/ ٤٣٤.

٣٠ - ابن أعثم، أحمد بن أعثم، الفتوح: ٤/ ٢٩١-٢٩١.

٣١- لجنة الحديث في معهد باقر العلوم الله، موسوعة كلمات الإمام الحسن الله: ١٣٩.

٣٢-سورة القدر، الآية: ١-٥.

٣٣-ابن أعثم، أحمد بن أعثم الكوفي، الفتوح: ٤/ ٢٩٦.

- الصادر والمراجع اللاست
  - \* القرآن الكريم.
    - \* أوَّلًا: المصادر
- \* ابن أعشم، أبي محمَّد أحمد بن أعشم الكوفي (ت: 81 هد).
- \* الفتوح، ط۲، تح: على شيري، (دار الأضواء للطباعة والنشر والتوزيع- بيروت)، ١٤١١هـ/ ١٩٩٨م.
  - \* البلاذري، أحمد بن يحيى (ت: ٢٧٩هـ).
- \* أنساب الأشراف، تح: الدكتور محمَّد حميد الله، (دار المعارف- مصر)، ١٩٥٩م/.
- \* فتوح البلدان، تح: الدكتور صلاح الدين المنجد،
   (لجنة البيان العربي القاهرة)، ١٩٥٦م.
- \* ابن أبي الحديد، ابن أبي الحديد المعتزلي (ت: ٥٦هـ).
- \* شرح نهج البلاغة، تح: محمَّد أبو الفضل ابراهيم، (دار إحياء الكتب العربية د. م)، ١٣٧٨ هـ/ ١٩٥٩ م. \* ابن خلدون، عبد الرحمن بن خلدون المغربي (ت: ٨٠٨هـ).
- \* تاريخ ابن خلدون، ط٤، (دار إحياء التراث العربي- بيروت)، د. ت.
- \* دميري، كمال الدين محمَّد بن موسى بن عيسى (ت: ٨٠٨هـ).
- \* حياة الحيوان الكبرى، ط٢، (دار الكتب العلمية -بيروت)، ١٤٢٤هـ/ ٢٠٠٣م.
  - \* الديلمي، أبي محمَّد الحسن بن محمَّد (ت: ق٨).
- \* إرشاد القلوب، ط٢، (أمير قم)، ١٤١٥هـ/ هم.
  - \* الدينوري، ابن قتيبة أحمد بن داوود (ت: ٢٧٦هـ).
- \* الأخبار الطوال، تح: عبد المنعم عامر، (دار إحياء الكتاب العربي القاهرة)، ١٩٦٠م.

- \* الذهبي، شمس الدين محمَّد بن أحمد بن عثمان (ت: ٧٤٨هـ).
- \* سير أعلام النبلاء، ط٩، تح: شعيب الأرناؤوط،
   (مؤسسة الرسالة بيروت)، ١٤١٣هـ/ ١٩٩٣م.
   \* الحموى، ياقوت (ت: ٢٢٦هـ).
- \* معجم الأدباء، ط۳، (دار الفكر- بيروت)، ۱٤٠٠هـ/ ١٩٨٠م.
  - \* الراوندي، قطب الدين (ت: ٧٧هـ).
- \* الخرائج والجرائح، تح: مؤسسة الإمام المهدي
  - العلمية- قم)، ١٤٠٩هـ/ ١٩٨٩م.
- \* سليم بن قيس، سليم بن قيس الهلالي (ت: ق ١هـ).
- \* کتاب سلیم بن قیس، (نکارش قم)، ۱۶۲۲هـ/ ۲۰۰۲م.
- \* الطبراني، أبي القاسم سليمان بن أحمد (ت: ٣٦٠هـ).
- \* المعجم الكبير، ط٢، تح: حمدي عبد المجيد السلفى، (دار إحياء التراث العربي-بيروت)، د. ت.
- ب الطبرسي، أمين الاسلام أبي علي بن الفضل بن الحسن (ت: ٤٨٥هـ).
- \* إعلام الورى بأعلام الهدى، تح: مؤسسة آل البيت الله المحياء التراث، (ستارة قم)،
  - \* الطبري، أبي جعفر محمَّد بن جرير (ت: ٣١٠هـ).
- \* تاريخ الطبري، ط٤، تح: نخبة من العلماء الأجلاء، (مؤسسة الأعلمي للمطبوعات-بيروت)، ١٩٨٣هـ/ ١٩٨٣م.
- \* ابن عساكر، الحافظ أبي القاسم علي بن الحسن بن هبة الله (ت: ٥٧١هـ).
- \* تاريخ مدينة دمشق وذكر فضلها وتسمية من حلها من الأماثل أو اجتاز بنواحيها من وارديها وأهلها، تح: على شيري، (دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع- بيروت)، ١٤١٥هـ/ ١٩٩٥م.



- \* الغزالي، الامام أبي حامد محمَّد بن محمَّد بن محمَّد
  - (ت: ٥٠٥هـ).
- \* المستصفى في علم الأصول، تح: محمَّد عبد السلام عبد الشافي، (دار الكتب العلمية بيروت)، ١٤١٧هـ/ ١٤٩٦م.
  - \* القلقشندي، أحمد بن على (ت: ٢١هـ).
- \* صبح الأعشى في صناعة الإنشا، تح: محمَّد حسين
- شمس الدين، (دار الكتب العلمية بيروت)، د. ت.
- \* ابن كثير، أبي الفداء اساعيل بن كثير (ت: ٧٧هـ).
- \* البداية والنهاية، تح: على شيري، (دار إحياء الكتاب العربي- بيروت)، ١٤٠٨هـ/ ١٩٨٨م.
- \* الكليني، ثقة الاسلام أبي جعفر محمَّد بن يعقوب بن اسحاق (ت: ٣٢٨هـ).
- \* الأصول من الكافي، ط٥، تح: علي أكبر غفاري، (دار الكتب الاسلامية - طهران)، ١٣٨٨ هـ/ ١٩٦٨م.
- \* المسعودي، أبي الحسن علي بن الحسين بن علي (ت: 827هـ).
- \* مروج الذهب ومعادن الجوهر، ط۲، تح: يوسف أسعد داغر، (منشورات دار الهجرة قم)، ۱٤٠٤هـ/ ١٩٨٤م.
- \* المحقق البحراني، المحدث الشيخ يوسف بن أحمد (ت: ١١٨٦هـ).
- \* الدرر النجفيَّة من الملتقطات اليوسفية، تح: شركة دار المصطفى لإحياء التراث، (شركة دار المصطفى لإحياء التراث- بيروت)، ١٤٢٣هـ/ ٢٠٠٢م.
- \* النويري، شهاب الدين أحمد بن عبد الوهاب (ت: ٧٣٣هـ).
- \* نهاية الأرب في فنون الأدب، (مطابع كوستاتسوماس وشركاه- القاهرة)، د. ت. \* ثانيا: المراجع

- \* أيوب، سعيد.
- \* معالم الفتن نظرات في حركة الاسلام وتاريخ السلمين، تح: الدكتور عاطف سلام، (سمهر-قم)، ١٤٠٦هـ/ ١٩٩٧م.
  - \* الخراساني، وحيد.
- \* منهاج الصالحين وجيزة في عقائد الشيعة، (د. مط- د. م)، د. ت.
  - \* الزركلي، خير الدين.
- \* الأعلام قاموس تراجم لأشهر الرجال والنساء من العرب والمستعربين والمستشرقين، ط٥، (دار العلم للملايين ١٩٨٠هـ/ ١٤٠٠.
  - \* السند، محمَّد.
- \* الحداثة، العولمة، الارهاب في ميزان النهضة الحسينية، تح: الشيخ على الأسدي، (وفا قم)، ١٤٢٧هـ/ ٢٠٠٦م.
  - \* العاملي، جعفر مرتضي.
- \* عاشوراء بين الصلح الحسني والكيد المرواني، (المركز الاسلامي للدراسات- بيروت)، ١٤٢٤هـ/ ٢٠٠٣م.
  - \* القرشي، باقر شريف.
- \* حياة الإمام الحسين بن علي الله، (الآداب-النجف)، ١٣٩٤هـ/ ١٩٧٤م.
  - \* الكوراني، على الكوراني العاملي الياطري.
  - \* جواهر التاريخ، (وفا-قم)، ١٤٣٠هـ/ ٢٠١٠م.
  - \* قبيلة النخع، (د. مط- د. م)، ١٤٣١هـ/ ٢٠١٠م.
    - \* الميانجي، الأحمدي.
- \* مكاتيب الرسول ﷺ، (دار الحديث- د. م)، \\ ١٤١٧هـ/ ١٩٩٨م.
  - \* الميلاني، محمَّد هادي.
- \* قادتنا كيف نعرفهم؟، تح: السيد محمَّد علي الميلاني، (شريعت قم)، ١٤٢٦هـ/ ٢٠٠٧م.

صلح الإمام الحسن الليخ في المصادر الشيعية



أ.م.د. محمّد منصور حسين البيّاتيّ مديرية تربية بابل

# ملخَّص البحث

حظي صلح الإمام الحسن الله باهتهام طيف واسع من الباحثين على مرّ السنين؛ لما له من أهيّة كبيرة في الموروث الإسلاميّ، ومن هذا المنطلق قام البحث على دراسة الصلح من الناحية التاريخيّة بناء على مرويّات المذهب الشيعيّ؛ إذ سلَّط الضوء على دراسة تلك المرويّات وضم الناوية بناء على مرويّات المذهب الشيعيّ؛ إذ سلَّط الضوء على دراسة تلك المرويّات من النصوص المتناثرة في بطون أمّات المصادر؛ لتكوين رؤية واضحة اتّجاه ملابسات الحادثة، من ناحية بيان تسالم ثبوتها في المصادر المعتبرة، وإثبات ما أمكن من البنود التي قام عليها الصلح وما دار حولها من غموض ولبس يثير شكوك المتلقّي من ناحية الصحّة لعدد من تلك البنود، ومن حيث موافقة دلالة عدد منها لثوابت الدين والعقيدة، وبيّن البحث كذلك تعدُّد المصطلح المشار به إلى الحادثة وإسهام ذلك التعدُّد بشكلٍ أو بآخر إلى خلق ضبابيَّة حول مفهوم الصلح، وبخاصَّة عند عددٍ غير قليلٍ من المسلمين الذين لم تكتمل لديهم صورة الصلح بعد، فكثرة المصطلحات التي تشير إلى الحادثة قد تخلق تصورًا مشوشًا عند المتلق، ومن أبرزها: فكثرة المصطلحات التي توصَّل إلى الحادثة قد تخلق تصورًا مشوشًا عند المتلق، ومن أبرزها: وصالح، بابع، هادن، داهن، وادع، سلَّم الأمر أو سلَّم ولاية الأمر)، لينتهي المطاف إلى إثبات عددٍ من المتائج التي توصَّل إليها البحث على وفق المنهج البحث العلميّ بعيدًا عن الميل أو التعصُّب أو الانتاء المذهبي، أو الانتاء المذهبي.

الكليات المفتاحيّة: صلح الإمام الحسن الله الصلح، هدنة الإمام الحسن الله تسليم ولاية الأمر.

١٤٠

#### ----- Abstract 1‱---

The Peace Treaty of Imam Hasan (peace be upon him) garners significant attention from a wide range of scholars over the years due to its profound importance in Islamic heritage. This research aims to study the treaty from a historical perspective based on Shia narrations, shedding light on these accounts and gathering the scattered texts from primary sources to form a clear understanding of the incident's circumstances.

The study examines the reliability of these narrations as found in credible sources, endeavors to establish as many terms of the treaty as possible, and addresses the ambiguities and doubts surrounding certain clauses. Additionally, it explores how some of these terms align with or deviate from the fundamentals of religion and creed.

The research also highlights the multiplicity of terms referring to the incident, such as "peace," "allegiance," "truce," "diplomacy," and "surrendering authority." This terminological diversity has, to some extent, contributed to the obscurity surrounding the concept of the peace treaty, especially among many Muslims who lack a complete understanding of its context. The confusion caused by this plethora of terms often leads to misperceptions.

In conclusion, the study presents several findings derived through the scientific research methodology, striving to maintain impartiality and avoid bias or sectarian inclinations.

Keywords: The peace treaty of Imam Hasan (peace be upon him), reconciliation, truce of Imam Hasan (peace be upon him), transfer of authority.

(181)



يمثّل صلح الإمام الحسن المبيّ، حدثًا مهمّا في تاريخ الأمّة الإسلاميّة؛ ولذلك عملتُ على دراسة دراسته بعدد من العنوانات فكان هذا البحث هو الرابع من بينها(۱)، منصبًا على دراسة موضوع الصلح في المصادر الشيعيّة؛ لاستكهال فكرة البحث السابق عليه والذي سلّط الضوء على دراسة الصلح في المصادر السنيّة(۱)؛ لإعطاء صورة واضحة الملامح عن موضوع الصلح والذي أحيط بهالة من الضبابيّة التي قد يُجزم بقصديّتها من قبل الظالمين لأهل البيت الله وبخاصّة السلطات الأمويّة المتعاقبة؛ لتضييع الحقيقة وتشويهها؛ ولذلك هذف البحث إلى بيان حادثة الصلح بالنصوص التاريخيّة الموثّقة محاولًا الابتعاد عن تكرار ما تمّ ذكره في الدراسات السابقة، وإضفاء الأسلوب العلميّ الرصين المعتمد على المنهج التاريخيّ بعيدًا عن الميل أو التعصّب؛ وذلك بثلاثة مطالب رئيسة:

المطلب الأوَّل: إثبات أصل حادثة الصلح في التراث الشيعيّ المطلب الثاني: بيان بنود الصلح التي أثبتتها المصادر الشيعيّة المطلب الثالث: بيان تعدُّد مصطلح الصلح الوارد في المصادر الشيعيّة

# مهاد

شهد مسار الأمَّة الإسلاميَّة منعطفات خطرة كادت تؤدِّي إلى تحريف الدين الإسلاميّ عن وجهته الساويَّة التي جاء بها الرسول الأعظم على سواء أكان بظهور الفتن الداخليَّة نحو: اقتتال أبناء الأمَّة الإسلاميَّة فيها بينهم، أو بظهور التيَّارات الفكريَّة المنحرفة عن جادَّة الدين والشريعة، فكان من أبرز تلك المنعطفات استيلاء بني أميَّة على سدَّة الحكم، إلَّا أنَّه على الرغم من التحدِّيات الكبيرة وقف رجال البيت النبويّ بوجه كلِّ من أراد شرًّا بالرسالة الإسلاميَّة وكان صلح الإمام الحسن المنه، الترس والسور المنيع الذي حفظ الدين الحنيف والأمَّة الإسلاميَّة التي من الضياع في تلك المدَّة؛ وذلك بحفاظه على ركنين أساسيين، هما: روح الشعائر الإسلاميَّة التي تفهم تطبيق ما جاء بها الدين الحنيف المتمثلِّة بالفرائض والسنن، والحفاظ على الثلَّة المؤمنة التي تفهم تطبيق ما جاء به الدين الإسلاميّ، التي يمكن تسميتها بالخطِّ الرساليّ، وهم مجموعة من المخلصين ما جاء به الدين الإسلاميّ، التي يمكن تسميتها بالخطِّ الرساليّ، وهم مجموعة من المخلصين

الذين وصفهم الإمام الحسن إلى ، بقوله: "لّما رأيتُ الناس تركوا ذلك إلّا أهله خشيتُ أنْ تجتثوا عن وجه الأرض، فأردتُ أنْ يكون للدّين في الأرض ناعي "(")، وقوله لحجر: "فصالحتُ بقيًا على شيعتنا خاصّة من القتل "(أ)، وقد استطاع الإمام الحسن الله بشروط الصلح كشف حقيقة معاوية الساعية إلى نيل السلطة لا لأجل خدمة الدين؛ بل لقهر عباد الله وسلب حقوقهم والبطش بهم، وقتل كلُّ من ينوي مخالفته ولو ببيان الحقيقة، إلَّا أنَّه على رغم من ذلك مُني تاريخ الصلح بشيءٍ من الإبهام بسبب سياسة التضليل التي نهجها معاوية وأسلافه، ومن هذا المنطلق سعى البحث الوقوف على تفصيلات الصلح في مصادر الشيعة؛ بغية إزالة القذى من عين الحقيقة الناصعة؛ فلذلك حرص البحث على بيان رأي المصادر الشيعيَّة بالصلح وإثبات عين الحقيقة الناصعة؛ فلذلك حرص البحث على بيان رأي المصادر الشيعيَّة بالصلح وإثبات بنوده المتناثرة، وبيان ما أبهم منها بثلاثة مطالب وبالنحو الآتي:

# المطلب الأوَّل: إثبات أصل الصلح

وثّق عدد كثير من مصادر الشيعة المعتبرة حادثة صلح الإمام الحسن الله ، بنحو متسالم على مرّ العصور، إلّا أنّه على رغم من ذلك اكتنف الصلح غموضًا في كثير من تفصيلاته؛ ولعلّ ذلك يرجع إلى أسباب عدّة، منها: مواجه الصلح رفضًا صريحًا من قبل الفرق الضالّة أمثال: ذلك يرجع إلى أسباب عدّة، منها: مواجه الصلح رفضًا صريحًا من قبل الفرق الضالّة أمثال: الخوارج الذين طعنوا الإمام الحسن الله وقالوا له: "أشركت يا حسنُ، كما أشرك أبوك "(٥)، وعمًّا هو ثابت أنَّ الخوارج حينها كانوا منتشرين في مختلف الأمصار الإسلاميّة، ويعملون على تحريض المسلمين بإشاعة الأكاذيب والأباطيل، فمن الطبيعي استغلالهم حادثة الصلح لخلط الأوراق وتشويه الحقائق وبترها، وكذلك فإنَّ للإعلام الأمويّ الدور البارز بتظليل الرأي العام ونشر الأكاذيب؛ لإضفاء الشرعيّة على حكمهم، ما دفع الإمام الحسن الله ولم أنَّ رَأَيْتُهُ لِلخَلافَةِ أَهْلًا، وَلَمُ أَزَى النَّاسِ بِالنَّاسِ بِالنَّاسِ فِي كِتَابِ الله وَعَلَى لِسَانِ نَبِيِّهِ عَلَيْ "(۱)، وكذلك فقد كان فخطب بالناس قائلًا: "وَإِنَّ مُعَاوِية رَعَمَ لَكُم أَنِّي رَأَيْتُهُ لِلخَلافَة وغير الطبيعيَّة وغير الطبيعيَّة دور في تشويه للتغييب المتعمَّد من قبل الحكومات المتعاقبة، أو للكوارث الطبيعيَّة وغير الطبيعيَّة دور في تشويه الحقائق وبترها، ومن ذلك فقدان عدد من الكتب التي ألفها علماء الشيعة في هذا المضار، فقد أثبت المصادر أنَّ عددًا من علماء الشيعة وبخاصَّة في زمن الأثمَّة الله، قد ألفوا كتبًا كثيرة في

الصلح إلّا أنَّ كثيرًا منها لم يصل إلينا، منها: كتاب صلح الحسن الله المعبد الرحمن بن كثير الهاشميّ من أصحاب الإمام الصَّادق الله (ت ق ٢هـ) (١٠) وكتاب قيام الحسن الله الإبراهيم بن محمَّد بن سعيد الكوفيّ (ت ٢٨٣هـ) (١٠) وكتاب صلح الحسن الله ومعاوية (١٠٠) الأحمد بن محمَّد بن سعيد السبيعي (ت٣٣٣هـ) فاجتمعت هذه الأسباب وغيرها في جعل تفصيلات حادثة الصلح مشوبة بالغموض وعدم الوضوح، وبخاصَّة بنود الصلح، إلّا أنَّ ذلك لا يؤثِّر في ثبوت أصل الحادثة وتواترها في أمَّات المصادر الشيعيَّة، التي سيُقتصر على بيان ما وثَقته المصادر الشيعيَّة، التي سيُقتصر على بيان ما وثَقته المصادر المتقدِّمة منها في إثبات الحادثة بإيجاز، وبالنحو الآتي:

١. كتاب الغارات، لإبراهيم الكوفي (ت ٢٨٣هـ)، الذي ذكر فيه مفردة (الصلح)، صراحة في مواضع متعدِّدة، منها: عند كلامه عن بُسر بن أرطأة وكيف تحقَّقت فيه دعوة أمير المؤمنين طِيرٌ، وقيل في ذلك: "إنَّه ذُكِرَ عنده طِيرٌ بُسر ، فقال: اللهُمَّ العَنْ بُسْرًا وَعُمْرًا [وَمُعَاويَةَ]، اللهُمَّ لِيَحِلُّ عَلَيْهِم غَضَبُكَ، وَلِتَنزلَ بهم نَقْمَتُكَ، وَليَصِبْهُم بَأْسُكَ ورجزُكَ الذي لا تَردَّهُ عَن القَوْم الْمُجْرِمِينَ، قال: فلم يزل بسر إلَّا قليلًا حتَّى وسوس؛ وذلك بعد صلح الحسن بن علي معاوية، فكان يهذى فيقول: أعطوني السيف أقتل به حتَّى جُعِل له سيف من عيدان، وكانوا يدنون به إلى المرفقة فلا يزال يضربها حتَّى يغشى عليه، فها زال كذلك حتَّى مات لا رحمه الله"(١١)، وفي موضع آخر ذكر بيعة الإمام الحسن الله المعاوية بقوله: "فليًّا قدم معاوية النخيلة فبايعه الحسن "(١٢)، وفي هذين الموضعين تصريح وافٍ في ذكر تحقُّق حادثة الصلح لا غموض فيه ولا يقبل الشكُّ والتأويل، ولعلّ كتاب الغارات لإبراهيم الكوفي هو أقدم مصدر شيعيّ بين أيدينا ذكر الحادثة، ولا ريب أنَّ المصادر الشيعيَّة السابقة عليه قد ذكرت الحادثة ووتَّقتها إلا أنَّه لم يصل كثير منها إلينا؛ نتيجة الإتلاف المتعمَّد الذي طال التراث الشيعيّ على مرِّ السنين، وبخاصَّة إبَّان الحكم الأمويّ والعباسيّ الأوَّل؛ إذ لم تصل كثير من كتب أصحاب الأئمَّة أمثال محمَّد بن أبي عمير الذي ذكر له أصحاب التراجم عشرات الكتب، إلا أنَّه لَّا حبسه المأمون العباسيّ قامت أخته ودفنت كتبه، "وكونه في الحبس أربعة سنين فهلكت الكتب "(١٣)، هذا ناهيك عن العدوان المتتالي على بغداد وحرق أهمِّ المكتبات فيها كما فعل ذلك الغزو السلجوقي والمغولي

وغيرهم، وذلك الأمر مشهور وموثّق عند كثير من المؤرِّخين ومنهم ياقوت الحموي (ت٦٢٦هـ)، فعند ذكره محال الكرخ التي تضمّ الطائفة الشيعيَّة قديعًا وحديثًا قال: "وكانت من أحسن محالها وأعمرها، وبها كانت خزانة الكتب التي وقفها الوزير أبو نصر سابور بن أردشير وزير بهاء الدولة بن عضد الدولة، ولم يكن في الدنيا أحسن كتبًا منها، كانت كلّها بخطوط الأئمَّة المعتبرة وأصولهم المحررة، واحترقت فيها أحرق من محال الكرخ"(١٤١)، هذا ومن جانب آخر كانت للحروب الطائفيَّة أثر واضح في فقدان كثير من التراث الشيعي، وفي ذلك قال ابن كثير (تك٧٧هـ): "لمّا كان في السنة الماضية كان بين أهل السُّنَّة والرافضة حرب عظيمة بُهِبت فيها الكرخ ومحلَّة الرافضة؛ حتَّى نُهبت دور قرابات الوزير"(١٥٠)، فلا ريب اجتماع تلك الأسباب وغيرها يؤدِّي إلى ضياع كثير من التراث الشيعي.

٣. كتاب المقالات والفرق، للقمِّيّ (ت ٢٠٠هـ)، الذي ذكر الصلح فيه بقوله: "فإنَّه لَّا وادع الحسن بن عليّ معاوية وأخذ منه المال الذي بعث به إليه على الصلح أزروا على الحسن فطعنوا فيه، وخالفوه ورجعوا عن إمامته "(١٩)، وكلامه صريح في إثبات الصلح الذي حصل بين الإمام الحسن اللهم، ومعاوية.

٤. كتاب الكافي، للشيخ الكليني (ت٣٢٩هـ)، الذي أشار إلى الصلح بروايته حديثًا "عن أبي جعفر ( الله عنه عَلَيْهِ عَلَيهِ الشَّمْسُ "(٢٠)، ومراد الرواية واضح في الصلح الذي حصل بين الإمام الحسن اللِّي، ومعاوية. ٥. كتاب الهداية الكبرى للخصيبي (ت٣٣٦هـ)، فذكر خطبة للإمام الحسن الله، وصرَّح فيها بمهادنة معاوية وتسليم الخلافة إليه؛ لقلَّة الناصر وخذلان المعين، بقوله: "وَأَيْمُ الله، لَوْ وَجَدْتُ عَلَى إِبْنِ هِنْدٍ أَعْوَانًا مَا وَضَعْتُ يَدِي فِي يَدِهِ، وَلا سَلَّمْتُ إِلَيهِ بِالْخَلاْفَةِ، وَإِنَّهَا مُحُرَّمَةٌ عَلَيهم، فِإِذَا أَنْتُم لَا يَأْمَنُ غَدْرُكُم وَأَفعَالُكُم فَإِنِّي وَأْضِعُ يَدِي فِي يَدِهِ، أَيْمُ الله، لَا تَرُونَ فَرَجًا أَبَدًا مَعَ بَنِي أُمَيَّة، وَإِنِّي لَأَعلَمُ أَنِّي عِندَهُ أَحْسَنُ حَالًا مِنكُم، وَتَالله، لَيسُؤمَنَّكُم بَنُو أُمَيَّة سُوءَ العَذَاب، وَيَشنُّونَ عَلَيْكُم جَيْشًا عَظِيمًا مِنْ مُعَاوِية، فَأُفِّ لَكُم وَتَرحُا يَا عَبِيدَ اَلدُّنيَا، وَأَبنَاءَ اَلطَّمَع. ثمَّ كتب إلى معاوية: إِنِّي تَارِكَهَا مِن يَومِي هَذَا، وَغَيرَ طَالبٌ لَمَا، وَتَالله، لَو وَجَدتُ عَليكُم أَعْوَانًا نَاْصِرِينَ عَارِفِينَ بِحَقِّي غَيْرَ مُنكِرِينَ مَاْ سَلَّمتُ إِلَيْكَ هَذَا الْأَمْرُ، وَلَاْ أَعْطَيْتُكَ هَذَا اَلْأَمرُ الذِي أَنْتَ طَالِبَهُ أَبِدًا، وَلَكِن الله عزَّ وجَلَّ قَد عَلِمَ وَعَلِمتَ يَا معاوية، وَسَائِر الْمُسْلمِينَ، إنَّ هذا ٱلأَمرُ لِي دُونَكَ، وَلَقَد سَمِعتَ مِن رَسُولِ الله ﷺ: إِنَّ الخَلَافة لِي وَلِأَخِي ٱلْخُسَينِ، وَإِنَّهَا لمُحرَّمةٌ عَلَيكَ وَعَلَى قَوْمِكَ، وَسَهَاعكَ وَسَهَاع الْمُسْلِمِينَ، وَالصَّادِق والأَمِين والْمؤَدِّي عَنْ رَسُولِ الله ﷺ، وانصرف إلى الكوفة فأقام بها عاتبًا على أهلها مواريًا عليهم "(٢١)، تضمَّن هذا النصّ تصريُّا من قبل الإمام الحسن الله ، بالصلح مع معاوية وتسليم الخلافة له لقلَّة المعين والناصر ، مبيّنًا حقيقة معاوية التي قد تغيب على أكثر المسلمين بسبب اتّباع معاوية أساليب الخداع والحيل. ٦. كتاب شرح الأخبار، للقاضي النعمان (ت٣٦٣هـ)؛ إذ صرَّح في كتابه بالصلح مبيّنًا ذلك تحت عنوان "أسباب صلح الحسن "(٢٢)، بينَّ فيه الأسباب التي أدَّت إلى إبرام الصلح وتسليم الأمر إلى معاوية مناقشًا بعض الشبهات التي قد تثار على الإمام الحسن الله، ولعلُّ أبرزها عدم مواجهة معاوية والتنازل عن حقِّ الإمامة فردَّ على ذلك بعبارات موجزة جاء منها: "ووجَّه إليه معاوية يسأله تسليم الأمر إليه، ويدعوه إلى ذلك، ويبذل له ولشيعته وأنصاره الأمان والبر والإكرام، والرغائب الجسام، فلمَّا لم يجد الحسن غير ذلك أجابه إلى ما لم يجد بدًّا منه، وما

ليس يقطعه عن حقِّه، ولا يدفعه عن الإمامة له؛ لأنَّ الإمامة حتٌّ من حقوق الله عزَّ وجلَّ، وأمر من أمره ليس يوجبها لغير أهلها ترك أهلها لا تسليم إيَّاها لمن تغلب عليهم فيها"(٢٣). ٧. كتابي علل الشرايع، وكمال الدين وتمام النعمة، للشيخ الصدوق (ت ٣٨١هـ)؛ إذ خصَّص الشيخ الصدوق في الكتاب الأوَّل عنوانًا لهذا الموضوع بيَّن فيه "السبب الداعي للحسن صلوات الله عليه إلى موادعة معاوية "(٢٤)، فأوضح تحت هذا العنوان بصراحة الأسباب التي دعت الإمام الحسن الله مصالحة معاوية، والشروط التي وضعها الإمام على معاوية، وأمَّا في كتاب تمام الدين فقد ذكر الشيخ ردّ الإمام الحسن الله على بعض من لامه في ذلك الأمر؟ بقوله: "لَّا صالح الحسن بن عليّ الله معاوية بن أبي سفيان دخل عليه الناس، فلامه بعضهم على بيعته، فقال الله وَيُحَكُّمْ مَا تَدْرُونَ مَا عَمِلْتُ وَالله، الَّذِي عَمِلْتُ خَيْرٌ لِشِيعَتِي مِمَّا طَلَعَتْ عَلَيْهِ الشَّمْسُ أَوْ غَرَبَتْ، أَلَا تَعْلَمُونَ أَنَّنِي إِمَامُكُمْ مُفْتَرَضُ الطَّاعَةِ عَلَيْكُمْ، وَأَحَدُ سَيِّدَيْ شَبَاب أَهْلِ الْجُنَّةِ بِنَصِّ مِنْ رَسُولِ الله عَلَيَّ ؟ قَالُوا: بَلَي، قَالَ: أَ مَا عَلِمْتُمْ أَنَّ الْخَضِرَ الله مَلَا، لَّا خَرَقَ السَّفِينَةَ، وَأَقَامَ الجُدَارَ، وَقَتَلَ الْغُلَامَ، كَانَ ذَلِكَ سَخَطًا لِمُوسَىي بْن عِمْرَانَ؛ إذْ خَفِيَ عَلَيْهِ وَجْهُ الْحِكْمَةِ فِي ذَلِكَ، وَكَانَ ذَلِكَ عِنْدَ الله تَعَالَى ذِكْرُهُ حِكْمَةً وَصَوَابًا؟ أَمَا عَلِمْتُمْ أَنَّهُ مَا مِنَّا أَحَدٌ إِلَّا وَيَقَعُ فِي عُنْقِهِ بَيْعَةٌ لِطَاغِيَةِ زَمَانِهِ إِلَّا الْقَائِمُ الَّذِي يُصَلِّي رُوحُ الله عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ اللِّي، خَلْفَهُ فَإِنَّ اللهَ عَزَّ وَجَلَّ يُخْفِي وِلَادَتَهُ وَيُغَيِّبُ شَخْصَهُ؛ لِئَلَّا يَكُونَ لِأَحَدُ فِي عُنْقِهِ بَيْعَةٌ إِذَا خَرَجَ ذَلِكَ التَّاسِعُ مِنْ وُلْدِ أَخِي الْخُسَيْنِ ابْنِ سَيِّدَةِ الْإِمَاءِ، يُطِيلُ اللهُ عُمُرَهُ فِي غَيْبَتِهِ، ثُمَّ يُظْهِرُهُ بِقُدْرَتِهِ فِي صُورَةِ شَابٍّ دُونَ أَرْبَعِينَ سَنَةً ذَلِكَ لِيُعْلَمَ؛ أَنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ "(٢٥)، وفي هذا النصّ تصريح لا غبار عليه للإمام الحسن اللي مبيّنًا الحكمة في الصلح.

٨. كتاب تحف العقول، لابن شعبة الحراني (ت ق ٤هـ)، الذي صرَّح عن صلح الإمام الحسن الله ، بقوله: "اعلم أنَّ الحسن بن عليّ الله ، لمَّا طُعِن واختلف الناس عليه سلَّم الأمر لمعاوية، فسلمت عليه الشيعة عليك السلام يا مذل المؤمنين، فقال الله : مَا أَنَا بِمُذِلِّ اَلمُؤْمِنِينَ وَلَكِنِّي فسلمت عليه الشيعة عليك السلام يا مذل المؤمنين، فقال الله : مَا أَنَا بِمُذِلِّ الله وَلَكِنِّي مُعِزُّ المُؤْمِنِينَ، إِنِّي لَمَّا رَأَيْتُكُمْ لَيْسَ بِكُمْ عَلَيْهِمْ قُوَّةٌ سَلَّمْتُ الْأَمْرَ؛ لِأَبْقَى أَنَا وَأَنْتُمْ بَيْنَ أَظْهُرِهِمْ، كَمَا عَابَ الْعَالِمُ السَّفِينَةَ ؛ لِتَبْقَى لِأَصْحَابِهَا وَكَذَلِكَ نَفْسِي وَأَنْتُمْ لِنَبْقَى بَيْنَهُمْ "(٢١)، يظهر من كَمَا عَابَ الْعَالِمُ السَّفِينَةَ ؛ لِتَبْقَى لِأَصْحَابِهَا وَكَذَلِكَ نَفْسِي وَأَنْتُمْ لِنَبْقَى بَيْنَهُمْ "(٢١)، يظهر من

النصِّ تصريح الحرانيّ بالصلح من دون تردد أو أدنى شكّ.

9. كتاب دلائل الإمامة، لابن جرير (ت ق ٤هـ)، فأشار إلى حادثة الصلح بقوله: "عن أبي سعيد الخدري قال: رأيت الحسن بن علي الله عند منصر فه من معاوية، وقد دخل عليه حجر بن عدي، فقال: السلام عليك يا مذلّ المؤمنين، فقال: مِهْ، مَا كُنْتُ مُذِهّ مُ مُ أَنُا مُعزّ المؤمنين، وَإِنّهَا أَرَدتُ البَقَاءَ عَلَيهِ مْ "(٢٧)، وفي هذا النصّ إشارة واضحة على حدوث الصلح. ١٠ كتاب كفاية الأثر، للخزّاز القمّيّ (ت ٢٠٠٤هـ)، فذكر أنّه "لمّا صالح الحسن الله معاوية بن أبي سفيان دخل عليه الناس، فلامه بعضهم على بيعته، فقال الله وَيُحَكُم، مَا تَدْرُونَ مَا عَمِلتُ؟، وَالله ، الّذِي عَمِلْتُ؟ خَيْرٌ لِشِيعَتِي عِمّا طَلعَتْ عَليهِ اَلشَهْسُ أَوْ غَرُبَتْ "(٢١)، وفي النصّ تصريح واضح على حدوث الصلح بين معاوية والإمام الحسن الله.

الإمام الحسن الله والاختصاص، للشيخ المفيد (ت٢١٥هـ)، فقد ذكر الشيخ في الأوَّل مسير الإمام الحسن الله لحرب معاوية وما آل إليه الأمر من خذلان القوم للإمام الله وانسلال بعض الإمام الحسن الله عنادة جيشه إلى معاوية، فذكر ذلك بشيء من التفصيل مرورًا بالصلح وشروطه (٢٩١)، وأشار في الثاني إلى الصلح بذكره قول سفيان بن أبي ليلى المتقدِّم، وردّ الإمام الحسن الله عليه (٢٠٠).

17. كتابي: الشافي في الإمامة وتنزيه الأنبياء، للسيّد المرتضى (ت٢٦هـ)، فقد أشار في الأوَّل إلى الصلح في مواضع متعدِّدة، منها قوله: "ونحن نعلم أنَّ الحسن إلى لو أشار عليه مشير بعد صلح معاوية بمحاربته وبمخارجته لعصاه وخالفه؛ بل قد عصى جماعة أشاروا عليه بخلاف ما رآه من الامساك والتسليم، وبيَّن لهم أنَّ الدين والرأي يقتضيان ما فعله الله"(٢٦)، وفي هذا النصِّ تصريح واضح بحدوث الصلح مع معاوية، وأمَّا في الثاني فقد ذكر أمورًا كثيرة عن الصلح وما جرى للإمام الله من قبل أتباعه من الخذلان والنكول وغير ذلك من المحن التي أجبرت الإمام الله على الصلح جاء كلّ ذلك تحت عنوان: "الوجه في مسالمة الحسن معاوية"، وأجاب عن ذلك بمسائل متعددة.

١٣. كتاب تلخيص الشافي، للشيخ الطوسي (ت ٢٠هـ)، فقد أشار إلى الصلح تبعًا للسيِّد المرتضى بموارد متعددة، مشيرًا إلى ما طُرِح من الشبهات وبيان الإجابة عليها؛ ومن ذلك ردِّه

على المعتزلة بقوله: "ثمَّ يقال للمعتزلة: ما اعتبرتموه من الاجماع في إمامة أبي بكر يلزم عليه القول بإمامة معاوية؛ لأنَّ الناس – بعد صلح الحسن الله – بين نَفَسَيْن: مظهر للرضا ببيعته، وبين كاف عن النكير، فيجب أن يكون ذلك دلالة على إمامته وهم لا يقولون ذلك، أو يتركون الاعتهاد على هذا الضرب من الاستدلال"(٣٣).

يمكن الاكتفاء بهذا القدر من المصادر لأساطين على المندهب الشيعيّ المسالمة على رواية حادثة الصلح، سواء بالنصوص المرويَّة عن الإمام الحسن وأهل البيت على، أو بالنصوص التي أوردوها عن الحادثة من دون تشكيكهم في حدوثها لا بالتصريح ولا التلميح.

### المطلب الثاني: بنود الصلح

جاءت بنود الصلح في التراث الشيعيّ مجزَّاة في عدد من المصادر لا تعطي المتلقي صورة واضحة المعالم بتفرُّقها، ولعلَّ ذلك يعود إلى سبين رئيسين، هما: أوَّلا: التغييب المتعمَّد للسلطة الأمويَّة بمنع الرواة وترهيبهم من نشر الحقائق وبخاصَّة فضائل أهل البيت هم، حتَّى صرَّح معاوية محذِّرًا الرواة وعلى رأسهم ابن عباس قائلًا: "إنَّا كتبنا في الآفاق ننهي عن ذكر مناقب عليّ فكف لسانك "(٢٠٠)؛ بل عمد بنو أميَّة إلى افتعال "الأحاديث الموضوعة في فضائل الصحابة "(٢٠٠)، ظنَّا منهم صرف أنظار المسلمين عن فضائل أهل البيت هم، وثانيًا: إنَّ الإمام الحسن الله بي بها يشغله من منصب فياديّ ورياديّ إلهيّ كان يحمل هم خلاص الأمّة من الحساء الشهداء وتضحياتهم من دون الاكتراث بها يقول عامَّة الناس عنه؛ ولذلك عندما قيل بدماء الشهداء وتضحياتهم من دون الاكتراث بها يقول عامَّة الناس عنه؛ ولذلك عندما قيل له: "تَرَكْتُ إمَارَتَكَ وَسَلَّمْتَهَا إلى رَجُلِ مِنْ الطُّلَقَاءِ وَقَدِمْتَ المَدِينَة؟ فقال: إنِّي اخْتَرْتُ الْعَارَ لها عليها، وهذا المعنى على النود، وإشهاد رؤساء القابل عليها، وهذا المعنى يدلِّل عليه كلام سليان بن صرد الخزاعي بقوله للإمام الحسن الله المَّانَ النفيسك ثِقَةً في يدلِّل عليه كلام سليان بن صرد الخزاعي بقوله للإمام الحسن الله أن المُّمْرَ عَلَيْنَا أَيْسَر، ولكنَّهُ أعطَاكُ المُعْوقِ وَالمُغْرِب، وَكَتَبْتَ عَلَى مُعَافِيةً وُجُوهَ أَهْلِ المُعْوقِ وَالمُغْرِب، وَكَتَبْتَ عَلَى مُعَافِيةً وُجُوهَ أَهْلِ المُنْ وَلَا الْمُنْ وَلَا الْمُعْرَقِ وَالْمُغْوِقِ وَالْمُغْوِقِ وَالْمُغْوِقِ وَالْمُؤْوِقَ وَالْمُؤْمِ وَلَانَ الْأُمْرَ وَلَانَ الْأُمْرُ عَلَيْنَا أَيْسَرَ، ولكنَّهُ أَعْطَاكُ المُنْ وَلاَنْ الْأُمْرُ عَلَيْنَا أَيْسَرَ، ولكنَّهُ أَعْطَاكُ المَنْ ولكنَّهُ أَعْطَاكُ المَنْ ولكنَّة ولكنَّة أَعْطَاكُ ولكنَّهُ المَلْكَ ولكنَّهُ المَالَةُ ولكنَّة المَلْكَ المَلْكُ عَلَى اللهُ المَنْ ولكنَّة أَعْطَاكُ ولكنَّا المُنْ اللهُ عَلَى اللهُ المَلْكُ ولكنَّة أَعْطَاكُ ولكنَّا المَلْكُونُ اللهُ المَنْ المُنْ اللهُ المَلْكُ ولكنَّا المُنْ اللهُ عَلْكَ المُنْ الْكُونُ الْكُونُ الْكُونُ اللهُ المَلْكُ المَلْكُ المَلْكُ عَلَى المَالِي المَلْكُ المَلْكُ اللهُ المَلْكُ المَلْكُ اللهُ الْعُلْكُ المَلْكُ المُلْكُ اللهُ المَلْكُ المُلْكُ المَلْكُ المُل

شَيْئًا بَيْنكَ وَبَينهِ لَمْ يِفِ بهِ، ثمَّ لَمْ يَلْبَثْ أَنْ قَالَ عَلَى رُؤُوْسِ الأشهادِ: إِنِّي كُنْتُ شَرَطْتُ شُرُوطًا وَوَعَدْتُ عِدَاةً إِرادةً لإطفاءِ نَاْرِ ٱلْحَرب ومداراة لقطع الفتنة، فأمَّا إذا جمع الله لنا الكلمة والألفة فإنَّ ذلك تحت قدمي، والله ما عني بذلك غيرك، ولا أراد بذلك إلَّا ما كان بينه وبينك، قد نقض، فإذا شئت فأعدت للحرب عدَّة، وأذن لي في تقدمك إلى الكوفة، فأخرج عنها عاملها وأظهر خلعه نبذه على سواء، إنَّ الله لا يحب الخائنين، وتكلُّم الباقون بمثل كلام سليان، فَقَاْلَ اَخْسَنُ اللِّهِ: أَنْتُمْ شِيْعَتنَا وَأَهْلُ مَوَدَّتِنَا، وَلَوْ كُنْتُ بِالْحُزْمِ فِي أَمْرِ الْدُنْيَا أَعْمَلُ وَلِسُلْطَانِهَا أَرْبَضُ وَأَنْصَبُ، مَاْ كَاْنَ مُعَاْوِيَةُ بِأَشَدِّ مِنِّي بَأْسًا وَلَا أَشَدُ شَكِيمَةً وَلَا أَمْضَى عَزِيمَةً، وَلَكِنِّي أَرَىْ غَيْرَ مَاْ رَأَيْتُمْ، وَمَاْ أَرَدْتُ بِمَاْ فَعَلْتُ إِلَّا حَقْنَ ٱلْدِمَاءِ، فَارْضُوْا بقَضَاءِ الله وَسَلِّمُوا لَأَمْرِهِ وَٱلْزِمُوا بِيُوْتَكُمْ وَامْسِكُوا"(٣٧)، وهذا النصُّ يظهر اللوعة والحرقة التي تجرَّعها الشيعة بسبب تغلُّب الإعلام الأمويّ وما قام به من دور رئيس في قلب الحقائق وتزييفها؛ فلذلك جاءت بنود الصلح مبعثرة ومتناثرة في بطون الكتب، وبحدود ما اطَّلعت عليه لعلَّ ما أثبته الشيخ الصدوق (ت٨٦هـ)، يعدُّ أقدم نصِّ شيعيّ وصل إلينا يضمُّ عددًا من الشروط بقوله: "بَايَعَ الحَسَنُ بن عَلِيٌّ صَلوَات الله عَليْهِ، معاوية على أنْ لا يسميه أمير المؤمنين، ولا يقيم عنده شهادة، وعلى أنْ لا يتعقُّب على شيعة على شيئًا، وعلى أنْ يفرق في أولاد من قتل مع أبيه يوم الجمل وأولاد من قتل مع أبيه بصفين ألف ألف درهم، وأنْ يجعل ذلك من خراج دار أبجر د"(٢٨)، وجاء بعد ذلك الشيخ المفيد (ت١٣٥ ه.)، مثبتًا شروطًا أخرى غير السابقة بقوله: "واشترط عليه ترك سبَّ أمير المؤمنين الله والعدول عن القنوت عليه في الصلوات، وأنْ يؤمن شيعته رضى الله عنهم، ولا يتعرَّض لأحدٍ منهم بسوء، ويوصل إلى كلِّ ذي حقٌّ منهم حقٌّ ه"(٣٩)، وذكر ابن مسكويه (ت٢١٦هـ)، شروطًا قد تكون مفسِّرة لما ذكره غيره بقوله: "واشترط الحسن على معاوية: على أن يجعل له ما في بيت ماله، وخراج دار أبجرد، وعلى أن لا يشتم علىّ وهو يسمع "(٤٠٠)، كما زاد ابن شهر آشوب (ت٥٨٨هـ)، على ما ذكره أسلافه شروطًا أخرى، بما نصّه: "أَنْ يَعْمَلَ فِيهِمْ بِكِتَابِ الله وَسُنَّةِ نَبِيِّهِ، وَالأَمْرُ مِنْ بَعْدِهِ شُورَى، وَأَنْ يَتْرُكَ سَبّ عَلِيّ، وَأَنْ يُؤْمِنَ شِيعَتَهُ، وَلَا يَتَعَرَّضَ لَاحَدٍ مِنْهُمْ، وَيُوصِلَ إِلَى كُلِّ ذِي حَقٍّ مَقَّهُ، وَيُوفِّرَ عَلَيْهِ حَقَّهُ كُلَّ

سَنَةٍ خَمْسُونَ أَلْفَ دِرْهَم "(١٤)، وزاد المحبّ الطبري (ت١٩٤هـ)، شرطًا آخر على مذكره غيره بقوله: "واشترط عليه الحسن أن يكون له الأمر من بعده"(٢١)، كما زاد ابن عنبة على الشروط السابق تكملة؛ وذلك بأنَّ الحسن الله ، "أرسل إلى معاوية وشرط عليه شروطًا إنْ هو أجابه إليها سلَّم إليه الأمر، منها: أنَّ له ولاية الأمر بعده فإنْ حدث به حدث فللحسين "(٢٠)، وعند جمع تلك النصوص بعضها إلى بعض عندها تكوين صورة تلك البنود أكثر وضحًا للمتلقِّي، وعليه تكون الشروط المتوافرة لدينا للصلح قرابة أحد عشر شرطًا، ويمكن بيانها بالنحو الآتي: ١. يسلِّم إليه ولاية الأمر على أن يعمل فيهم بكتاب الله وسنَّة نبيِّه عَلَيَّ، وهذا الشرط روته المصادر السنيَّة أيضًا، ولكن بزيادة "وسيرة الخلفاء الصالحين"(١٤٤)، ولا يخفي أنَّ هذا الشرط من دون هـذه الزيادة موافق لثوابت الدين والعقيدة الإسلاميَّة التي تقرُّ أنَّ كتاب الله وسنَّة نبيِّه يَا المتصدران للمشرّع الإسلاميّ، وأمَّا سيرة الخلفاء فحالها لا يخلو من أحد أمرين: أمَّا أن تكون مستمدَّة من الكتاب والسُّنَّة فذكرها يكون لغوًا وتحصيلًا للحاصل، وهو قبيح، وأمَّا أن تكون مخالفة لهم فعندها تكون معارضة ومخالفة للكتاب والسنَّة فيجب طرحها، وما قد يقال: إنَّ تسليم الأمر إلى معاوية هو خلع من منصب الإمامة، فيمكن ردَّة بأنَّ ذلك التصوّر لا أصل له في ثوابت الفكر الإسلامي عامَّة؛ "لأنَّ الإمامة بعد حصولها للإمام لا يخرج عنها بقوله، وعند أكثر مخالفينا أيضًا في الإمامة: إنَّ خلع الإمام نفسه لا يؤثِّر في خروجه من الإمامة، وإنَّما ينخلع عندهم منها بالأحداث والكبائر، ولو كان خلعه نفسه مؤثِّرًا لكان إنَّما يؤثِّر إذا وقع اختيارًا فأمَّا ما يقع مع الإلجاء والإكراه، فلا تأثير له لو كان مؤثِّرًا في موضع من المواضع، على أنَّه لم يسلَّم الأمر إلى معاوية، وإنَّما كفَّ عن المحاربة والمغالبة؛ لفقد الأعوان وعوز الأنصار وتلافي الفتنة "(١٤٥).

7. أن يكون الأمر بعد معاوية للإمام الحسن الله فإن حدث حادث فللإمام الحسين الله وقيل: أن يكون الأمر بعد معاوية شورى، ولا يخفى ما في اشتراط الشورى من تعارض مع الشرط السابق؛ لأنّه لا يمكن اجتهاع الشورى مع النصّ، وأغلب الظنّ أنّ شرط الشورى اعتُمدتْ روايته على المصادر السنيّة التي نصّت على أن يكون الأمر بعده شورى (٢٤٠).

٣. أن لا يُسمَّى معاوية أمر المؤمنين، وهذا الشرط انفردت به المصادر الشيعيَّة فقط.

٤. أن لا تقام عند معاوية شهادة، وهذا الشرط أيضًا انفردت بروايته المصادر الشيعيَّة فقط، وهو منسجم لثوابت المذهب الشريف الذي يضع لإقامة "الشهادة شرايط وهي: حدودها التبي لا يجوز تعدِّيها؛ لأنَّ من تعدَّى حدود الله عزَّ وجلَّ فقيد ظلم نفسه، وأوكد شر ايطها إقامتها عند قاض فصل وحكم عدلٍ، ثمَّ الثقة من الشاهد أن يقيمها عند من تجد شهادته حقًّا، ويميت بها إثرة، ويزيل بها ظلمًا، فإذا لم يكن من يشهد عنده سقط عنه فرض إقامة الشهادة، ولم يكن معاوية عند الحسن اللين، أميرًا أقامه الله تعالى ورسوله عَنَالَهُ "(٧٠).

٥. أن يترك معاوية سبَّ أمير المؤمنين الله ، وهذا الشرط روته أيضًا المصادر السنيَّة ؛ ولكن بقيد: "ولا يسب عليًّا وهو يسمع "(١٤)، وهذا القيد لا يصمد أمام الحكم القطعي القاضي بحرمة سبّ المؤمن مطلقًا حاضرًا كان أم غائبًا حيًّا أم ميّتًا.

٦. أن يعدل معاوية عن القنوت على أمير المؤمنين الله ، في الصلوات، وهذا الشرط أيضًا مرويًّا الفريقين (٤٩). في مصادر كلا الفريقين (٤٩).

٧. أن يؤمن معاوية شيعة أمير المؤمنين الله ، وهذا الشرط أيضًا مريًّا في مصادر الفريقين ولا خـلاف فـه (۱۵).

٨. أن لا يتعرَّض معاوية لأحد من شيعة أمير المؤمنين الله ، وهذا الشرط أيضًا مرويًّا في مصادر الفريقين فلا خلاف فيه (١٥).

٩. أن لا يتعقَّب على شيعة أمير المؤمنين الله ، شيئًا، وهذا الشرط أيضًا روته مصادر الفريقين فلا خلاف فيه (٥٢).

١٠. أن يو صل معاوية إلى كلِّ ذي حقٌّ من شيعة أمير المؤمنين ( الله عنه عنه وذلك أن يفرق معاوية في أولاد من قتل مع أمير المؤمنين الله، يوم الجمل وصفين ألف ألف درهم، وأن يكون ذلك من خراج دار أبجرد، وهذا الشرط جلُّه مرويّ أيضًا في مصادر الفريقين(٥٠).

١١.أن يجعل معاوية للإمام الحسن الله ، ما في بيت مال الكوفة، وأن يوفّر حقّه كلّ سنة خمسون ألف درهم، وهذا الشرط أيضًا روته المصادر السنيَّة؛ ولكن باختلاف يسبر بها نصَّه: "صالح الحسن معاوية على أن جعل له ما في بيت ماله... وكان خمسة آلاف ألف درهم "(١٥٠).

يتَضح ممّا تقدّم أنّ أكثر بنود الصلح متّفق عليها بين الفريقين، وعليه يمكن الاطمئنان بصحّة مضمون تلك الشروط وعدّها قدرًا متيقنًا للصلح، وأمّا البنود غير المتّفق عليها فها كان منها موافقًا للكتاب والسنّة الشريفة فيمكن قبوله، وأمّا ما خالف الكتاب والسنّة فيمكن القطع بعدم صحّته، وهذه الشروط وإن عالجت أغلب الموضوعات الرئيسة التي تحتاجها الأمّة إلا أنّه لا يمكن القول: إنّها تمثّل كلّ البنود التي اشترطت في حينها؛ لاعتراف أمّات مصادر الفريقين أنّها جزء من شروط كثيرة قام عليها الصلح (٥٠٠).

# المطلب الثالث: تعدُّد المصطلح

أنتجت الظروف التي عُقد فيها الصلح لبسًا واشتباهًا عند عامَّة المسلمين وبخاصَّة عند عدد من الشيعة، وسبب ذلك كلّه يرجع إلى قيام بني أميَّة بدسٍّ أتباعهم وأعوانهم بين عامَّة المسلمين وبخاصَّة الشيعة؛ لإشاعة الأكاذيب وإثارة الاضطرابات وتعميق الخلاف بين المسلمين والإمام الحسن اللهي، وتفريق الناس من حوله، وتجهيل الناس بحقيقة الصلح؛ وذلك بنشر المعلومات المكذوبة على الإمام الحسن اللهي، وتزوير الحقائق، فتارة يقال: إنَّ الإمام الحسن الله بايع معاوية، وأخرى يقال صالحه، وثالثة: يقال سلَّمه ولاية الأمر، هذا ومن جانب آخر حاول عدد من الشيعة مواجهة تلك الادِّعاءات بمصطلحات أخرى لعل الغرض منها كان مواجهة الزيف الأموي وأكاذيبه، فأدَّى ذلك كلّه إلى اختلاف المصطلح وتعدده، وهذا التعدد أسهم بشكلٍ أو بآخر إلى خلق ضبابيَّة حول مفهوم الصلح، وبخاصَّة عند عدد غير قليل من المسلمين لم تكتمل لديهم صورة الصلح وضوحًا، فكثرة المصطلحات التي تشير إلى الحادثة قد تخلق تصورًا مشوشًا عند المتلق، ومن أبرزها: (صالح، بايع، هادن، داهن، وادع، سلَّم الأمر أو سلَّم ولاية الأمر)، ويمكن المتلق، ومن أبرزها: (صالح، بايع، هادن، داهن، وادع، سلَّم الأمر أو سلَّم ولاية الأمر)، ويمكن بيان هذه المصطلحات بالنحو الآي:

١. صالح، وهذا المصطلح هو الأكثر شيوعًا وانتشارًا في مصادر كلا الفريقين (٢٥١)، إلا أنَّ هذا المصطلح يمكن أن يعطي فهمًا خاطئًا لكثير من أبناء المذهب السنيّ، مفاده: صالح الإمام الحسن المنه معاوية بن أبي سفيان على نحو الوئام والمحبَّة؛ نتيجة فهمهم الخاطئ للظرف الذي

جرى فيه استعمال مفردة (صالح)، وحركة معناها الحرفيّ التداوليّ في النصّ؛ فاستدلُّوا بذلك الفهم الخاطئ على أنَّ الإمام اللهِ مسلم مع معاوية وتصالح معه على نحو الوئام وترك ما كان بينهما من عداء ونزاع؛ لإضفاء الشرعيَّة على حكومة معاوية، إلا أنَّ ذلك مجرد وهم وخيال؛ لأنَّ دلالة (صالح)، الواردة في النصِّ واستعمالها التداوليّ لا يمكن فهمها إلَّا بالرجوع إلى حركة معناها الحرفيّ الدَّلَة عليه ومقارنته بملابسات الحادثة وسياق الكلام؛ كون الاتِّكال والجمود على المعنى الحرفيّ المعجميّ لكلمات النصِّ قد لا يعطي فهمًا صحيحًا لمراد المتكلم، لِل للمعنى الحرفيّ من حركة قد تتغيّر نتيجة للظروف الزمانيَّة أو المكانيَّة المحيطة بالمتكلّم والمتلقيّ على حدًّ سواء.

تشير أُمَّات المعاجم أنَّ مادة (صلح) تدلُّ على (٥٠٠):

- (الصلاح)؛ أي: نقيض الفساد.
- (صالح)، ومن ذلك رجل صالح في نفسه ومصلح في أعماله وأموره.
  - (صلح)، تصالح القوم بينهم.

أمّا المعنى الأوّل فهو الصلاح المحض الخالي من كلِّ شائبة فهو نقيض الفساد لا محالة؛ لأنّه طارد له وغير متصوّر معه، بينها يدلُّ المعنى الثاني على طلب السلوك المستقيم وجادَّة الشريعة، وهذا أيضًا نقيض الفساد، أمّا المعنى الأخير وهو موضع الشاهد الذي نحن بصدده، فدلالته أعمّ من المعنيين الأوليين؛ لأنّه يدلُّ على توافق القوم على أمر ما، سواء تحقَّق فيها بينهم وئام ومودَّة أم لم يتحقَّق ذلك، وبناء على ما تقدَّم يكون الجامع مشترك بين هذه المعاني الثلاثة هو أنّ مادة (صلح)، في جميع دلالاتها تتضمَّن جلب النفع والخير وإبعاد الضرر، وهذا المعنى نجده متوافرًا في النصِّ بشكل واضح وجليّ، وأمّا إرادة التوافق على أمر بنحو الوئام ونسيان الخلاف متوافرًا في النصِّ بشكل واضح وجليّ، وأمّا إرادة التوافق على أمر بنحو الوئام ونسيان الخلاف المسابق فلا بدَّ أن يُحدّد بالسياق الكلاميّ الواردة فيه تلك المفردة، وعند ملاحظة سياق الكلام المحيط بالنصوص الواردة عن الإمام الحسن المنه، تجد بنحو واضح خلو دلالة مفردة (صالح)، من التوافق النفسي (المحبة والوئام)، بين الإمام الحسن المنه، ومعاوية؛ بل في عدَّة نصوص تجد دلالات صريحة واضحة تثبت أنَّ الإمام الحسن المنه، يؤكِّد استيلاء معاوية بالظلم على الخلافة،

وكذلك فقد أكَّد الإمام الله، مرارًا أنَّ سبب تسليم الأمر إلى معاوية هو خوفه وحرصه على شيعته وأتباعـه وعـلى نفسـه وأهـل بيتـه ﷺ، مـن أن ينالهـم بطـش وغـدر معاويـة سرًّا أو جهـرًا؛ لأنَّ آل أميَّة حاربوا آل البيت على، بغضًا وحسدًا فيما آتاهم الله عزّ وجلّ وبذلك صرَّح أئمَّة أهل البيت على، فعن أبي عبد الله عليه، في قوله عزّ وجلّ : ﴿ هَذَانِ خَصْمَ إِنِ اخْتَصَمُ وا فِي رَبِّهُمْ فَالَّذِينَ كَفَرُوا قُطِّعَتْ لَهُمْ ثِيَابٌ مِنْ نَارٍ يُصَبُّ مِنْ فَوْقِ رُءُوسِهِمُ الْحَمِيمُ ﴿(٥٠)، قال: "نَحْنُ وَبَنُو أُمَيَّة قُلنَا: صَدَقَ اللهُ ورسولُهُ، وَقَاْلَ بَنُوْ أُمَيَةَ: كَذَبَ اللهُ وَرَسُولُهُ"(٥٩)، وعن النضر بن مالك قال: "قلتُ للحسين بن على بن أبي طالب إلله: يا أبا عبد الله، حدثني عن قول الله عزّ وجلّ : ﴿ هَذَانِ خَصْمَانِ اخْتَصَمُوا فِي رَبِّمْ ﴾، قال: نَحْنُ وَبَنُو أُمَيَّةَ اِخْتَصَمنَا فِي الله عَزَّ وَجَلَّ قُلْنَا: صَدَقَ اللهُ، وَقَالُوْا: كَذَبَ اللهُ، فَنَحنُ وَإِيَّاهُم الْخَصْمَان يَوْم ٱلْقِيَامَةِ"(٢٠)، فمَن كان خصمًا إلى يوم القيامة لا يمكن أن يُتصالح معه على نحو الوئام والتوافق النفسيّ، غاية الأمر يُتصالح معه لـدرء شرّه وإن كان طرف نقيض للإمام الله، كما تصالح الرسول محمَّد يَليَّه مع المشركين في الحديبية، ولا شكّ إبرام الإمام الحسن اللي الصلح مع معاوية ظاهرةٌ منافعه على الأمَّة الإسلاميَّة إلى يوم الدين؛ إذ لو لم يبرم هذا الصلح لأدخل معاوية بن أبي سفيان الأمة الإسلاميَّة في ظلمات حرب لا يمكن أن يسلم منها الدين الاسلاميّ من الضياع والاندثار، فكلُّ تلك المنافع هي نتاج صلح الإمام الحسن الله مع معاوية، وعليه يتضح أنَّ مفردة (صالح)، غاية ما تدلُّ عليه كون طرفا الصلح مجرد خصمين، وأنّ ما حصل بينهما هو هدنة حفظت الدين الإسلاميّ وأرواح الناس والمؤمنين من الخطر لاغير.

7. بايع، ورد استعمال هذا المصطلح في جلّ المصادر السنيَّة التي ذكرت أحداث الصلح؛ إذ جاء تداول هذا المصطلح على ألسنتهم بكثرة واسعة (١١)، وبحدود ما اطَّلعت عليه، أنهَّم لم يأتوا بنصِّ عن الإمام الحسن اللِيِّ، استعمل فيه هذا المصطلح؛ بل غايته نقل ابن قتيبة نصًّا منسوبًا إلى الإمام الحسين اللِيِّ، يقرّ فيه بالبيعة لمعاوية؛ وذلك عندما طلب منه حجر بن عديّ ماربة معاوية قائلًا: "دع الحسن وما رأى من هذا الصلح، واجمع إليك شيعتك من أهل الكوفة وغيرها، وولني وصاحبي هذه المقدِّمة، فلا يشعر ابن هند إلا ونحن نقارعه بالسيوف، فقال

الحسين: إِنَّا قَدْ بَاْيُعْنَا وَعَاْهَدْنَاْ، وَلَاْ سَبِيلُ إِلَى نَقْضِ بَيْعَتِنَا "(١٢)، وأمَّا في المصادر الشيعيّة فلم يتداول ذكر هذا المصطلح إلا بنحو يسير جدًا، منها: كتاب الغارات، الذي جاء فيه: "فلمَّا قدم معاوية النخيلة فبايعه الحسن "(٢٦٠)، وكتاب كفاية الأثر، فذكر أنّه "لمَّا صالح الحسن ﴿ معاوية بن أبي سفيان دخل عليه الناس، فلامه بعضهم على بيعته، فقال ﴿ وَيُحُكُم، مَاْ تَدْرُونَ مَاْ عَمِلتُ ؟، وَالله، الّذِي عَمِلْتُ ؟ خَيرٌ لِشِيعتِي عِمَّا طَلعَتْ عَليهِ الشَّمْسُ أَوْ غَرُبَتْ "(١٤٠)، وكتاب الأمالي، الذي أورد فيه كلامًا للإمام الحسن ﴿ مُعَلَّى مصرحًا بذلك: "وقدْ خَذَلَتْنِي الأُمَّةُ وَبَايَعتُكَ الأمالي، الذي أورد فيه كلامًا للإمام الحسن ﴿ مصرحًا بذلك: "وقدْ خَذَلَتْنِي الأُمَّةُ وَبَايَعتُكَ يَابِنَ حَرْبٍ، وَلَوْ وَجَدْتُ عَلَيْكَ أَعُوانًا يَخْلصُونَ مَا بَايْعتُكَ "(٢٠)، وأكبر الظنِّ أَنَّ الرواية في يعاب ويخاصَّة إبَّان انتشار المذهب السنيّ ينها وتعرَّض الشيعة إلى القمع والتشريد، وهذا الأمر واضح في كتاب الغارات؛ إذ لا تقتصر روايته على المصادر الشيعيَّة فقط؛ بل كثيرًا ما يعتمد رواية المذاهب الأخرى كها صرّح بذلك عقق الكتاب (٢٦٠)، وعلى فرض صحَّة النسبة فمصطلح البيعة حينها يبدو أنَّه كان مستعملًا في القبول والايجاب بين الطرفين، من دون دلالته على الرضا وطيب النفس أو الاحترام أو أيّ صفة أخرى، وهذا الأمر يمكن بيانه بالوقوف على حركة المعنى المعجمي لمفردة: (بايع)، وما تضمَّتُته من استعهالات تداوليَّة:

- قال الخليل: "والبيعة: الصفقة على إيجاب البيع وعلى المبايعة والطاعة "(١٧).
- قال ابن فارس: "(بيع) الباء والياء والعين أصل واحد وهو بيع الشيء "(١٨٠).
- قال ابن منظور: "وبايَعْتُه من البيْع والبَيْعة جميعًا، والتَّبايُع مثله، وفي الحديث أنَّه قال: ألا تُبايعُوني على الإسلام؟ هو عبارة عن المُعاقَدةِ والمُعاهَدةِ كأن كلَّ واحدٍ منها باع ما عنده من صاحبه وأعطاه خالصة نَفْسِه وطاعَتَه ودَخِيلةَ أمره"(٦٩).

يستنتج ممَّا سبق أنَّ البيعة تطلق حقيقة على الإيجاب والقبول بين الطرفين كما في البيع، غاية الأمر أنَّ الإيجاب والقبول في البيع يقع حقيقة على الثمن والمثمن، وأمَّا في البيعة فالإيجاب والقبول يقع على قبول الحكم والوفاء به، وفي صلح الإمام الحسن المنه، فإنَّ قبول الحكم والوفاء به لم يحصل من دون قيد أو شرط؛ بل قام على شروط عدَّة وقد تمَّ ذكر بعضها سابقًا،

وعليه يكون الاستعمال التداوليّ للبيعة والصلح لمعنى واحد؛ لكون "إن أريد بالبيعة الرضا وطيب النفس فالحال شاهد بخلاف ذلك، وكلامه المشهور كلّه يدلُّ على أنَّه أحوج إليه وأحرج، وأنَّ الأمر له وهو أحقّ الناس به، وإنَّما كفَّ للخوف على الدين والمسلمين "(٬۷۰) وعليه يمكن القول: إنَّ مفردة (بايع)، إن صح صدورها عن الإمام الحسن إلى عاية ما تدلُّ عليه هو الإشارة إلى الحادثة تماشيًا مع الاستعمال العرفيّ السائد حينها والدالّ على أنَّ طرفا الصلح مجرَّد خصمين، وأنَّ ما حصل بينهما هو هدنة حفظت الدين الإسلاميّ وأرواح الناس والمؤمنين من الخطر لا غير، وهذا التناوب في المصطلح هو نوع من التغيير الدَّلاليّ الذي يعدُّ ظاهرة كونيَّة تعرفها جميع اللغات.

٣.وادع، ورد هذا المصطلح في مصادر الفريقين (١٧)، وإن كان استعمالها بنسبة قليلة، وقيل إنَّ وادع: "في معنى تركته "(٢٧)، وعلى هذا يكون مرادهم بموادعة الإمام الحسن (الله المعاوية بمعنى تركه وتجنبه.

٤.هادن، ورد هذا المصطلح على لسان الإمام الحسن الله ، بقوله: "إِنَّهَا هَادَنْتُ حَقنًا لِلدِّمَاءِ وَصِيَانَتِهَا، وَإِشْفَاقًا عَلَى نَفْسِي وَأَهْلِي وَالمُخْلِصِينَ مِنْ أَصْحَابِي "(٧٣)، والهدنة "اتفاق لوقف القتال بصورة مؤقتة يعقد بين المتحاربين "(٧٤).

٥. داهن، ورد هذا المصطلح على لسان عدد من خواص الإمام الحسن الله ، وقد استعمله عدد من العلماء ولعلَّ أوَّهم الشيخ الصدوق بقوله: "العلَّة التي من أجلها صالح الحسن بن علي صلوات الله عليه معاوية بن أبي سفيان وداهنه ولم يجاهده"(٥٧)، وكذلك ورد على لسان خواصً الإمام منهم أبي سعيد بقوله: "يَا ابْنَ رَسُولِ الله ، لِمَ دَاهَنْتَ مُعَاوِيةَ وَصَالِحُتَهُ، وَقَدْ عَلِمْتَ أَنَّ الْإِمام منهم أبي سعيد بقوله: "يَا ابْنَ رَسُولِ الله ، لِمَ دَاهَنْتَ مُعَاوِيةَ وَصَالِحُتَهُ، وَقَدْ عَلِمْتَ أَنَّ الْإِمام منهم أبي سعيد بقوله: "يَا ابْنَ رَسُولِ الله ، لِمَ دَاهَنْتَ مُعَاوِية وَصَالَحُتَهُ، وَقَدْ عَلِمْتَ أَنَّ الله عَلَيْهِ مُ بَعْدَ أبي طِيحٍ؟ قُلْتُ: بَلَى، قَالَ: أَلَسْتُ الَّذِي قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْه ، فِي وَلِأَخِي: الْحُسَنُ وَالْحُسَنُ وَالْحُسَنُ وَالْحُسَنُ وَالْحُسَنُ وَالْحُسَنُ وَالْحُسَنُ وَالْمُ مَلَ وَمُعَاوِيةَ مُصَالِحَتِي لِلْعَاوِيةَ عَلَّةُ مُصَالِحَة رَسُولِ الله عَلَيْه ، لِبنِي ضَمْرَة وَبَنِي الْحُسَنُ وَالْمُ هُلِ مَكَّةً حِينَ انْصَرَفَ مِنَ الْحُلَيْبِيةِ، أُولَئِكَ كُفَّارٌ بِالتَّنْزِيلِ وَمُعَاوِيَةُ وَأَصْحَابُهُ كُفًارٌ وَالله مَكَّةَ حِينَ انْصَرَفَ مِنَ الْحُلَيْبِيةِ، أُولَئِكَ كُفَّارٌ بِالتَّنْزِيلِ وَمُعَاوِيَةُ وَأَصْحَابُهُ كُفًارٌ وَالله مَكَّة حِينَ انْصَرَفَ مِنَ الْحُلَيْبِيةِ، أُولَئِكَ كُفَّارٌ بِالتَّنْزِيلِ وَمُعَاوِيَةُ وَأَصْحَابُهُ كُفًارٌ

بِالتَّأْوِيل، يَا أَبَا سَعِيدٍ، إِذَا كُنْتُ إِمَاماً مِنْ قِبَلِ الله تَعَالَى ذِكْرُهُ لَمْ يَجِبْ أَنْ يُسَفَّهَ رَأْيِي فِيهَا أَتَيْتُهُ مِنْ مُهَادَنَةٍ أَوْ مُحَارَبَةٍ وَإِنْ كَانَ وَجْهُ الْحِكْمَةِ فِيهَا أَتَيْتُهُ مُلْتَبسًا، أَلَا تَرَى الْخَضِرَ اللِّي، لَّا خَرَقَ السَّفِينَة وَقَتَلَ الْغُلَامَ وَأَقَامَ الجِدَارَ سَخِطَ مُوسَى إلله ، فِعْلَهُ لِاشْتِبَاهِ وَجْهِ الْحِكْمَةِ عَلَيْهِ حَتَّى أَخْبَرَهُ فَرَضِيَ، هَكَذَا أَنَا سَخِطْتُمْ عَلَيَّ بِجَهْلِكُمْ بِوَجْهِ الْحِكْمَةِ فِيهِ، وَلَوْ لَا مَا أَتَيْتُ لَا تُرِكَ مِنْ شِيعَتِنَا عَلَى وَجْهِ الْأَرْضِ أَحَدُّ إِلَّا قُتِلَ "(٢٧٦)، والمداهنة "هي المصانعة، داهنت الرجل إذا واربته وأظهرت له خلاف ما تضمر له "(٧٧)، وكما يمكن عدّ استعمال هذا المصطلح دليلًا على كون الصلح الواقع بين الإمام الحسن اللي ومعاوية لا يراد به معنى الوفاق النفسي والوئام بين الطرفين. ٦. سلَّم الأمر، ورد هذا المصطلح في مصادر الفريقين أيضًا (٧٨)، والمراد منه واضح، وهو تسليم أمر الحكم إلى معاوية، فهو يركِّز على مسألة السلطة، وهذا ما تمَّ فعلًا؛ إذ قام الإمام الحسن الله ، بتسليم معاوية سلطة الحكم في الكوفة؛ ولكن هذا لا يعنى فقد الإمام الحسن الله ثقله المعنويّ، الذي يجعل عامَّة المسلمين فضلًا عن الشيعة لا يأتمرون له؛ بل كلَّم حاول معاوية تقويض مكانة الإمام الحسن الله ، وعزل المسلمين عنه بالحيل والتظليل زاد ذلك تمسُّك المسلمين به، وممَّا يشهد على ذلك اضطرار معاوية أن يطلب من الإمام الحسن الله مقاتلة الخوارج بعد الصلح؛ ولكن جاء ردّ الإمام الحسن الله: "وَالله، لَقَدْ كَفَفْتُ عَنْكَ لِحِقْن دِمَاءَ ٱلمُسْلِمِينَ وَمَاْ أَحْسَبُ ذَلِكَ يَسَعَنِي، أَفَأْقَاتِل عَنْكَ قَوْمًا أَنْتَ وَالله أَوْلَى بِالْقِتَالِ مِنْهُم؟"(٧٩). وفي موضع آخر "قال معاوية للحسن: اخرج إليهم وقاتلهم، فقال: يَأْبَى اللهُ لِيَ بِذَلِكَ، قال: فلِمَ أليس هم أعداؤك وأعدائي؟ قال: نَعَم يَاْ مُعَاوِيَة، وَلَكِن لَيْسَ مَنْ طَلَب الحَقَّ فَأَخْطَأَهُ كَمَنْ طَلَبَ البَاطِلَ فَوَجَدَهُ، فأَسْكَتَ مُعَاوِيةً "(١٠)، وهذه النصوص الواردة عن الإمام الحسن الله، لهي خير دليل على إيضاح المصطلحات السابقة وخاصَّة مصطلح: (بايع)، وكونه لا يحمل دلالته الاصطلاحيّة: "العهد على الطاعة "(١٨) لولّي الأمر، وإلاَّ لكان رفض الإمام الحسن إلله، يعدُّ نقضًا للبيعة والصلح ولم يقل أحد بذلك.

#### خاتمة البحث

خلص البحث إلى إثبات عدد من النتائج، منها:

- \* يمثُّل صلح الإمام الحسن الملين من الحوادث المتسالم حدوثها عند أساطين علماء المذهب الشيعيّ ولا خلاف في ذلك عندهم.
- \* أثبتت المصادر المتعددة عددًا من الشروط التي بني عليها الصلح، تضمَّن جلّها رسائل تكشف حقيقة معاوية الرامية إلى نيل السلطة بأيِّ ثمن، فضلًا عن إثبات ظلمه وغطرسته المِّاه عامَّة المسلمين.
- \* تبيّن أنَّ ما حصل من لبس وغموض في عدد من بنود الصلح يعود إلى أسباب عدَّة، جلُّها تتعلَّق بسياسة معاوية الرامية إلى تشويه الحقائق وتزييفها بأساليب متنوعة، مثل: ترهيب الرواة ومنعهم من توثيق الحوادث المخالفة لسياساته الباطلة، أو بإشاعة الأكاذيب على الإمام الحسن اللهم وغير ذلك من الأمور التي اشتهر بها معاوية.
- \* أثبت البحث تعدُّد المصطلح المشاربه إلى الصلح، كما اتَّضح لما لهذا التعدُّد من دور بارز في خلق الاضطراب والتشويش عند عدد من المسلمين؛ لأسباب عدَّة، منها: الاعتماد على المعنى الحرفيّ للكلمات، والابتعاد عن المعنى التداوليّ الاستعماليّ الدالّ على إيقاف الحرب بين الطرفين.

109



١-جاءت الأبحاث السابقة عليه بالعنوانات الآتية: ١- صلح الإمام الحسن الله في روايات أهل السنة، دراسة تاريخية ٢- الأداء الحجاجيّ بالأفعال الكلامية في عدد من النصوص المندّدة بصلح الإمام الحسن الله الاستعمال التداوليّ وأثره في فهم النصّ، دراسة نصيّة في بنود صلح الإمام الحسن الله نموذجًا. علمًا أنّ جميعها منشور في وقائع بحوث المؤتمر العلمي الدولي السنويّ لفكر الإمام الحسن المجتبى الله الذي تقيمه العباسيّة المقدّسة/ جمعيّة العميد العلميّة والفكريّة.

٢- يُنظر: وقائع بحوث المؤتمر العلمي الدولي السنويّ العاشر لفكر الإمام الحسن المجتبي الليّ، ج١، ص٢٦٠.

٣-تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر (ت٧١هـ)، تحقيق: علي شيري، دار الفكر، بيروت، ١٤١٥هـ، ج١٣٠ ص ٢٨٠.

٤-الأخبار الطوال، ابن قتيبة (ت٢٧٦هـ)، تحقيق: عبد المنعم عامر، دار إحياء الكتاب العربي، القاهرة، ط١، ١٩٦٠م، ص٢٢٠.

٥-أنساب الأشراف، البلاذري، دار التعارف، بيروت، ط١، ١٩٧٧، ج٣، ص٥٥.

٦-الأمالي، الشيخ الطوسي، مؤسَّسة البعثة، ط١٤١٤هـ، ص٥٥٥.

٧-رجال النجاشي، النجاشي، تحقيق: السيد موسى الزنجاني، مؤسَّسة النشر الإسلاميّ، قمّ المقدَّسة، ص٢٣٥.

٨-معجم رجال الحديث، السيِّد الخوئي، ط٥، ١٩٩٢، ج١٠، ص٣٧٣.

٩-الفهرس، الشيخ الطوسي، تحقيق: جواد القيومي، مؤسَّسة نشر الفقاهة، قم المقدَّسة، ط١، ١٤١٧هـ، ص٣٦.

١٠ – المصدر نفسه، ص٩٤.

١١ -الغارات، إبراهيم بن محمَّد الثقفي الكوفي، تحقيق: جلال الدين الحسيني، ج٢، ص٦٤٢.

١٢ - المصدر نفسه، ج٢، ص٦٤٤.

۱۳ - رجال النجاشي، مصدر سابق، ص٣٢٦.

١٤ - معجم البلدان، ياقوت الحموي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ج١، ص٥٣٤.

١٥ - البداية والنهاية، ابن كثير، تحقيق: علي شيري، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط١، ١٩٧٩، ج١، ص٤٥٣.

١٦ -السُّرم: الدبر، ينظر: لسان العرب، ابن منظور، أدب الحوزة، قم المقدَّسة، ١٤٠٥هـ، ج١٢، ص٢٨٦، مادة: (سرم).

۱۷ –الطلاق، ۳.

١٨ - مناقب الإمام أمير المؤمنين الله ، محمَّد بن سليان الكوفي، تحقيق: محمَّد باقر المحمود، مجمع إحياء الثقافة الإسلاميَّة، قمّ المقدسة، ط١، ١٤١٢هـ، ج٢، ص١٢٨.

١٩ - المقالات والفرق، أبو خلف القمى، مركز انتشارات، قمّ المقدسة، ط٢، ١٩٨١، ص٢٣.

· ٢- الكافي، محمَّد بن يعقوب الكليني، تحقيق: على الغفاري، مؤسَّسة دار الكتب، طهران، ط٢، ١٣٨٩ هـ، ج٨، ص ٣٣٠.

٢١ - الهداية الكبرى، الخصيبيّ، مؤسَّسة البلاغ، بيروت، ط٤، ١١١١هـ، ص١٩١،١٩٢.

٢٢ - شرح الأخبار، القاضي النعمان، مؤسَّسة النشر الإسلامي، قم المقدَّسة، ط٢، ١٤١٤هـ، ج٣، ص١٢١.

٢٣-المصدر نفسه، ج٣، ص١٢٢.

٢٤ - علل الشرايع، الشيخ الصدوق، تحقيق: محمَّد صادق بحر العلوم، المكتبة الحيدرية، النجف الأشرف، ط١، ١٩٦٦، ج١، ص٢٢٠.

٢٥-كمال الدين وتمام النعمة، الشيخ الصدوق، صححه وعلق عليه: علي أكبر الغفاري، مؤسَّسة النشر، قمّ المقدسة، ط١، ١٤٠٥هـ، ص٢١٦.

٢٦-تحف العقول، بن شعبة الحراني، تصحيح وتعليق: علي أكبر الغفاري، جماعة المدرسين، قم المقدَّسة، ط٢، ١٤٠٤هـ، ص ٨٠٨.

٢٧ - دلائل الإمامة، ابن جرير، مؤسَّسة البعثة، قم المقدَّسة، ط١، ١٤١٣هـ، ص١٦٦.

٢٨-كفاية الأثر، الخزاز القمي، تحقيق: عبد اللطيف الحسيني، مطبعة الخيام، قم، ١٤٠١هـ، ص٢٢٥.

٢٩- الإرشاد، الشيخ المفيد، تحقيق: مؤسَّسة آل البيت ﷺ، دار المفيد، بيروت، ١٤١٣هـ، ج٢، ص١١-١٤.

٣٠-الاختصاص، الشيخ المفيد، دار المفيد للطباعة والنشر، بيروت، ط٢، ١٤١٤هـ، ص٨٢.

٣١-الشافي في الإمامة، الشريف المرتضى، مؤسَّسة الصادق، طهران، ط٢، ١٤١٠هـ، ج٣، ص١١٧.

٣٢-تنزيه الأنبياء، الشريف المرتضى، دار الأضواء، بيروت، ص٢٢١.

٣٣-تلخيص الشافي، الشيخ الطوسي، منشورات المحبين، قم المقدَّسة، ط١، ١٩٦٢، ج٣، ص٩٤.

٣٤-المناقب، ابن شهر آشوب، منشورات علامة، قمّ المقدسة، ط١، ١٣٧٩ هـ، ج٢، ص٥٠.

٣٥-شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، تحقيق: محمَّد أبو الفضل، دار إحياء الكتب العربية، بيروت، ط١، ١٩٥٩، ج١١، ص٤٦.

٣٦-الطبقات الكبرى، مصدر سابق، ج١، ص٠٣٣.

٣٧-أنساب الأشراف، مصدر سابق، ج٣، ص٤٨، وتنزيه الأنبياء، مصدر سابق، ص٢٢٣.

٣٨-علل الشرائع، الشيخ الصدوق، منشورات المكتبة الحيدرية، النجف الأشرف، ط١، ١٩٦٦، ج١، ص٢١٢.

٣٩-الإرشاد، مصدر سابق، ج٢، ص١٤.

• ٤ - تجارب الأمم، أحمد بن مسكويه، تحقيق: أبو القاسم إمامي، دار سروش، ط٢، ٢٠٠١، ج١، ص٥٧٣.

١٤ - المناقب، مصدر سابق، ج٤، ص٣٣.

٤٢ - ذخائر العقبي، المحب الطبري، مؤسَّسة دار الكتاب الإسلامي، قم المقدسة، ط١، ١٤٢٨هـ، ج٢، ص١١٧.

٤٣ - عمدة الطالب في أنساب آل أبي طالب، ابن عنبة، المطبعة الحيدرية، النجف الأشرف، ط٢، ١٩٦١، ص٧٦.

٤٤ - الفتوح، مصدر سابق، ج٤، ص ٢٩١.

٥٤ - تلخيص الشافي، مصدر سابق، ج٤، ص١٧٨.

٤٦ -أنساب الأشراف، مصدر سابق، ج٣، ص٤٢.

٤٧ - علل الشرايع، مصدر سابق، ج١، ص٥١٠.

- ٤٨ الطبقات الكبرى، مصدر سابق، ج١، ص٣٢٢.
- ٤٩ الفصول المهمّة في معرفة الأئمَّة، ابن الصباغ، تحقيق: سامي الغريري، دار الحديث، ط١، ج٢، ص٧٢٨.
  - ٥٠ -أنساب الأشراف، مصدر سابق، ج٣، ص٤٢.
  - ٥١ مطالب السؤول في مناقب آل الرسول، مصدر سابق، ص٥٧ م.
    - ٥٢ الفتوح، مصدر سابق، ص١٩١.
    - ٥٣ الطبقات الكبرى، مصدر سابق، ج١، ص٣٢٣.
- ٥٥ تاريخ الطبري، الطبري، تحقيق: نخبة من العلماء، مطبعة بريل، هولندا، ط٤، ١٨٧٩، ج٤، ص١٢٢، ٢٢. ٢٢٣.
  - ٥٥-تاريخ البخاري، مصدر سابق، ج٤، ص١٢٤، والإرشاد، مصدر سابق، ص١٦٠.
- ٥٦ الطبقات الكبرى، مصدر سابق، ج١، ص١٢٢، وأنساب الأشراف، مصدر سابق، ج٢، ص١٧٦، وعلل الشرايع، مصدر سابق، ج١، ص٢١٠.
- ٥٧-معجم العين، الخليل بن أحمد، تحقيق: مهدي المخزومي وإبراهيم السامرائي، مؤسَّسة دار الهجرة، إيران، ط٢، ٩٠٩هـ، ج٣، ص١١٧، مادة: (صلح).
  - ٥٨ الحج، ١٩.
- ٥٩ شرح أصول الكافي، محمَّد صالح المازندراني، تحقيق: أبو الحسن الشعراني، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط١، ١٤٢١هـ، ٧، ص ٨٤.
  - ٠٠-الخصال، الشيخ الصدوق، الناشر: جماعة النشر الإسلامي، قمّ المقدَّسة، ١٤٠٣هـ، ص٤٣.
- ٦١ الطبقات الكبرى، مصدر سابق، ج١، ٣٢٥، أنساب الأشراف، مصدر سابق، ج٣، ص٤٨، أسد الغابة، ابن الأثير، دار الكتب العلميَّة، بيروت، ط١، ١٩٩٤، ج٢، ص١٤، وغير ذلك كثير من المصادر السنية.
  - ٦٢-الأخبار الطوال، ابن قتيبة، مصدر سابق، ص٢٢٠.
    - ٦٢-الغارات، مصدر سابق، ج٢، ص١٤٤.
      - ٦٤ كفاية الأثر، مصدر سابق، ص٢٢٥.
        - ٦٥-الأمالي، مصدر سابق، ص٦٦٥.
          - ٦٦-المصدر نفسه، ج١، ص٥٥.
  - ٦٧-معجم العين، مصدر سابق، ج، ص٢٦٥، مادة: (بيع).
- ٦٨-معجم مقاييس اللغة، أحمد بن فارس، تحقيق: عبد السلام هارون، مركز النشر، قم المقدسة، ط١،
  - ۱٤۰٤هـ، ج۱، ص۲۲۷، مادة: (بيع).
  - ٦٩ لسان العرب، مصدر سابق، ج٨، ص٢٦، مادة: (بيع).
    - ٠٧-تلخيص الشافي، مصدر سابق، ج٤، ص١٧٩.
- ٧١-علل الشرايع، مصدر سابق، ج١، ص ٢٢٠، المسائل العبكرية، الشيخ المفيد، ص ٦٩، والمغني في أبواب التوحيد والعدل، القاضي عبد الجبار الهمذاني، الدار المصرية، القاهرة، ط١، ١٩٦٢، ج٠٠، ص٧٥.

٧٢-معجم العين، مصدر سابق، ج٢، ص٢٢٤، مادة: (ودع).

٧٣-تنزيه الأنبياء، مصدر سابق، ص٢٢٢،

٧٤-القانون الدولي العام، شارل روسو، ترجمة: شكر الله خليفة وعبد المحسن سعد، الأهلية للنشر، بيروت، ١٩٨٧، ص١٩٥٨.

٧٥-علل الشرايع، مصدر سابق، ج١، ص٠١٠.

٧٦-علل الشرايع، مصدر سابق، ج١، ص١١١.

٧٧-معجم مقاييس اللغة، مصدر سابق، ج٢، ص٣٠٨، مادة: (دهن).

٧٨-الثقات، ابن حبان، مجلس دائرة المعارف، حيدر آباد، ط١، ١٩٧٣، ج٢، ص٣٠، وتحف العقول، مصدر سابق، ص٨٠، ومحارم أخلاق النبي والأثمة على، قطب الدين الراوندي، تحقيق: حسين موسى، العتبة العباسية المقدسة، كربلاء، ط١، ١٤٣٠هـ، ص٢٢٣.

٧٩-الكامل في اللغة والأدب، محمَّد بن يزيد المبرد، تحقيق: تغاريد بيضون ونعيم زرزور، دار الكتب العلمية، بيروت، ط٢، ١٩٨٧، ص١٩٥.

٨٠ علل الشرايع مصدر سابق، ج١، ص٢١٨.

٨١-تاريخ ابن خلدون، ابن خلدون، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط٤، ج١، ص٢٠٩.

۱۲۲



\* القرآن الكريم

\* الأخبار الطوال، ابن قتيبة، تحقيق: عبد المنعم عامر، دار إحياء الكتاب العربي، بيروت، ط١، ١٩٦٠.

\* الاختصاص، الشيخ المفيد (ت١٣٦ هـ)، دار المفيد للطباعة والنشر، بيروت، ط٢، ١٤١٤هـ.

\* الإرشاد، الشيخ المفيد، تحقيق: مؤسسة آل البيت على دار المفيد، بيروت، ١٤١٣هـ.

\* الأمالي، الشيخ الطوسي، مؤسّسة البعثة، ط١، 1٤١٤هـ.

\* أنساب الأشراف، البلاذري، دار التعارف، بيروت، ط١، ١٩٧٧.

\* البداية والنهاية، ابن كثير، تحقيق: على شيري، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط١، ١٤٠٨.

\* تاریخ مدینة دمشق، ابن عساکر (ت۷۱ه)، تحقیق: علی شیری، دار الفکر، بیروت، ۱٤۱۵ه... \* تجارب الأمم، أحمد بن مسکویه، تحقیق: أبو القاسم إمامی، دار سروش، ط۲، ۲۰۰۱.

\* تحف العقول، بن شعبة الحراني، تصحيح وتعليق: علي أكبر الغفاري، جماعة المدرسين، قمّ المقدسة، ط٢، ١٤٠٤هـ.

\* تلخيص الشافي، الشيخ الطوسي، منشورات المحبين، قم المقدَّسة، ط١، ١٩٦٢.

\* تنزيه الأنبياء، الشريف المرتضى، دار الأضواء، بيروت.

\* الثقات، ابن حبان، مجلس دائرة المعارف، حيدر آباد، ط١، ١٩٧٣.

\* دلائل الإمامة، ابن جرير، مؤسّسة البعثة، قمّ المقدّسة، ط١، ١٤١٣هـ.

\*ذخائر العقبى، المحب الطبري، مؤسَّسة دار

الكتاب الإسلامي، قم المقدَّسة، ط١، ١٤٢٨ه. \* الخصال، الشيخ الصدوق، الناشر: جماعة النشر الإسلامي، قم المقدَّسة، ١٤٠٣هـ.

\* رجال النجاشي، النجاشي، تحقيق: السيد موسى الزنجاني، مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قمّ المقدسة.

\* الشافي في الإمامة، الشريف المرتضى، مؤسّسة الصادق، طهران، ط٢، ١٤١٠هـ.

\* شرح الأخبار، القاضي النعان، مؤسّسة النشر الإسلامي، قمّ المقدّسة، ط٢، ١٤١٤هـ .

\* شرح أصول الكافي، محمَّد صالح المازندراني، تحقيق: أبو الحسن الشعراني، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط١، ١٤٢١ه. .

\*علل الشرايع، الشيخ الصدوق، تحقيق: محمَّد صادق بحر العلوم، المكتبة الحيدرية، النجف الأشرف، ط١، ١٩٦٦.

\* عمدة الطالب في أنساب آل أبي طالب، ابن عنبة، المطبعة الحيدرية، النجف الأشرف، ط٢، ١٩٦١.

\* الغارات، إبراهيم بن محمَّد الثقفي الكوفي، تحقيق: جلال الدين الحسيني.

\* الفصول المهمَّة في معرفة الأئمَّة، ابن الصباغ، تحقيق: سامي الغريري، دار الحديث، ط١.

\* الفهرس، الشيخ الطوسي، تحقيق: جواد القيومي، مؤسّسة نشر الفقاهة، قمّ المقدّسة، ط١، ١٤١٧هـ.

\* القانون الدَّولي العام، شارل روسو، ترجمة: شكر الله خليفة وعبد المحسن سعد، الأهلية للنشر، بيروت، ١٩٨٧.

\* الكافي، محمَّد بن يعقوب الكليني، تحقيق: على الغفاري، مؤسَّسة دار الكتب، طهران، ط٢، ١٣٨٩ ه. \* كهال الدين وتمام النعمة، الشيخ الصدوق، صححه وعلق عليه: علي أكبر الغفاري، مؤسَّسة النشر، قمّ المقدَّسة، ط١، ١٤٠٥هـ.

\* الكامل في اللغة والأدب، محمَّد بن يزيد المبرد، تحقيق: تغاريد بيضون ونعيم زرزور، دار الكتب العلميَّة، بيروت، ط٢، ١٩٨٧.

\* كفاية الأثر، الخزاز القمي، تحقيق: عبد اللطيف الحسيني، مطبعة الخيام، قمّ، ١٤٠١هـ.

\*لسان العرب، ابن منظور، أدب الحوزة، قمّ المقدَّسة، ١٤٠٥هـ.

\* معجم البلدان، الواقدي، دار إحياء التراث العربي،
 بيروت.

\* معجم رجال الحديث، السيد الخوئي، ط٥، ١٩٩٢. \* معجم العين، الخليل بن أحمد، تحقيق: مهدي المخزومي وإبراهيم السامرائي، مؤسّسة دار الهجرة،

\* معجم مقاييس اللغة، أحمد بن فارس، تحقيق:

إيران، ط٢، ٩٠٤هـ.

عبد السلام هارون، مركز النشر، قم المقدَّسة، ط١، ٤٠٤

\* المغني في أبواب التوحيد والعدل، القاضي عبد الجبار الهمذاني، الدار المصرية، القاهرة، ط١، ١٩٦٢. \* المقالات والفرق، أبو خلف القمي، مركز انتشارات، قم المقدَّسة، ط٢، ١٩٨١.

\* مناقب الإمام أمير المؤمنين الله ، محمَّد بن سليان الكوفي، تحقيق: محمَّد باقر المحمود، مجمع إحياء الثقافة الإسلاميَّة، قمّ المقدَّسة، ط١٤١٢هـ.

\* المناقب، ابن شهر آشوب، منشورات علامة، قمّ المقدَّسة، ط١، ١٣٧٩هـ.

\* الهداية الكبرى، الخصيبيّ، مؤسَّسة البلاغ، بيروت، ط٤، ١٤١١هـ.

# القيم المخلقيّة عند الإمام الحسن المجتبى هليّ



الباحث موسى جعفر حسن الخفاجي مديريَّة تربية ذي قار



#### - المخص البحث الاست

الحمد لله ربِّ العالمين والصَّلاة والسَّلام على رسولنا الكريم وآله المنتجبين الطاهرين... أمَّا بعد

فإنَّ الإمام الحسن بن على المجتبى الله هو منظومة متكاملة من المكارم والفضائل والأخلاق، ومنهاجًا نيِّرًا يسير عليه كلُّ من أراد الاستقامة والثبات والحياة الكريمة في الدنيا، والفوز والسعادة في دار الآخرة.

لذلك كان بحثنا الموسوم بعنوان "القيم الخلقيَّة عند الإمام الحسن المجتبى إلله"؛ لما لهذه الفضائل من أهميَّة في صقل النفوس وتهذيب الأرواح وبناء كيان الإنسان، لاسيَّا ونحن بأمسً الخاجة للرجوع إلى عظاء التاريخ لاقتفاء آثارهم والسير على منهجهم والاستنان بسننهم، في ظلً ما نراه من ابتعاد المجتمعات عن الدِّين الإسلامي الحنيف، وأسس الشريعة السمحاء، وما رسمه أهل البيت الله للعيش بأمن وأمانٍ وطمأنينة وسلام.

لذا سلَّطنا الضوء على أخلاقيَّات الإمام الحسن الله في جانب الكرم والحلم والصفح والنبل، وتطرَّقنا لتلك المكارم لبيان معانيها وما يمكن أن نفيده منها، وكيف يمكن لنا الاقتداء بها بأسلوب علمي وتحليل لتلك الفضائل بها يتلاءم مع احتياجنا لتلك المزايا الأخلاقيَّة، والرجوع إليها للنهوض بواقعنا نحو السمو والرفعة والتعايش السلمي.

فقد كانت حياه الإمام الحسن الله نبراسًا ومثالًا يُحتذى به في جميع الفضائل المنشودة، فقد تطرَّقنا في البحث إلى كيفيَّة تعامل الإمام مع أعدائه ومبغضيه ومنكري إمامته والجاحدين لمنزلته، وكيف كان يكرمهم، ثمَّ بيان أخلاقه اتِّجاه من يحاول ينتقص من مقامه، وهو جاهل به، وكيف كان ردُّ الإمام الله كُلُ ذلك نجده في البحث مفصلً... ومن الله نستمد التوفيق والسداد ومن الإمام المجتبى العون والرشاد...

#### الكلمات المفتاحية:

الكرم والإنفاق - كريم آل البيت الله - الحلم - النبل - التسامح

(177



#### ----- Abstract

In the name of God, the Most Gracious, the Most Merciful. Praise be to God, Lord of the Worlds, and may blessings and peace be upon our Noble Messenger and his chosen, pure God... Now then, Imam Hassan bin Ali al-Mujtaba (peace be upon him) is an integrated system of honorable deeds, virtues, and morals, and a luminous path upon which everyone who wants uprightness, steadfastness, and a decent life can follow. This world, success, and happiness in the afterlife. Therefore, our research entitled "Imam Hassan, peace be upon him, is the ultimate horizon in generosity and morals," because of the importance of these virtues in refining souls, refining spirits, and building human beings, especially since we are in dire need of returning to the greats of history to trace their footsteps, follow their approach, and forget their traditions, in light of what we see of them. Societies move away from the true Islamic religion, the foundations of tolerant Sharia, and what the Ahl al-Bayt (peace be upon them) prescribed for living in security, safety, tranquility, and peace. Therefore, we have shed light on the ethics of Imam Hassan (peace be upon him) in terms of generosity, forbearance, forgiveness, and nobility. We have discussed these virtues to explain their meanings and what we benefit from them, and how we can imitate them in a scientific manner and analyze those virtues in a way that is compatible with our need for those moral advantages and to return to them to advance our reality towards nobility and elevation. And peaceful coexistence. The life of Imam Hassan was a beacon and an example to emulate in all the desired virtues. We discussed in the research how he dealt with his enemies, those who hated him, those who rejected his Imam, and those who denied his Imamate, and how he honored them, then explained his morals towards those who tried to diminish his position while he was ignorant of it, and how the Imam's response (peace be upon him) was. We find all this in detail in the research... From God we derive success and payment, and from Imam Al-Mujtaba, help and guidance.

**Keywords:** Generosity and spending. - The Generous of the Household, peace be upon them - Forbearance - Nobility - The Halim of the Household, peace be upon them – Tolerance.



174

#### المقدِّمة

بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله ربِّ العالمين والصَّلاة والسَّلام على رسولنا الكريم، وعلى آله الطاهرين وأصحابه المنتجبين، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين...

أمّا بعد فإنّ السبط المنتجب الحسن بن علي بن أبي طالب على يمثّل منارًا مشعًا، وسراجًا مضيعًا من المكارم والفضائل والأخلاق، تأخذ بيد الفرد نحو الكال والسمو والرفعة، فكلُّ أفعاله وأقواله وسيرته العطرة، تصلح أن تكون منهجًا متبع لينهل منها جميع الشعوب والمجتمعات البشريَّة بغض النظر عن انتهاءاتهم واعتقاداتهم؛ لأنّهم على أوجدهم الباري عزَّ وجلَّ هداية ورحمة للعالمين.

لقد حمل الإمام الحسن الله راية الإسلام في ظروف عصيبة، فقد شرع حكّام الجور والظلم والطغيان على شراء الذمم والضائر بثمن بخس ومحاولة انتزاع المبادئ الأخلاقيّة والقيم الإنسانيّة من المجتمع، لذا فقد عمل الإمام الله جاهدًا على إرساء تلك المبادئ والقيم السامية التي جاء بها رسول الإنسانيّة والسلام عليه وترسيخها وتطبيع الناس عليها، فترجمها عمليًّا في مسيرة حياته الشريفة، فها أحوجنا اليوم لنتعرف على تلك المكارم ونتمسّك بها؛ لنكون أفرادًا صالحين كها أرادنا أئمّتنا الميامين الله.

وبحثنا الموسوم بعنوان "القيم الخلقيَّة عند الإمام الحسن المجتبي الله قد تضمَّن مبحثين سبقتها مقدِّمة ولحقتها خاتمة، فأمَّا المبحث الأوَّل فكان عنوانه "الكرم والإنفاق عند الإمام الحسن المجتبي على مطلبين: المطلب الأوَّل: "مفهوم الكرم ومنشأه"؛ إذ بينًا فيه معناه لغة واصطلاحًا، وكذلك في أحاديث أهل البيت على، ثمَّ ذكرنا فيه مؤهلاته ومنشأه عند الإمام الحسن الله، وأمَّا المطلب الثاني فكان بعنوان "أشكال الكرم عند الإمام الحسن الله "، وشمل أمور عدَّة منها: كرمه لأعدائه ومنكري إمامته، وكذلك عطاؤه للمحتاجين وأخيرًا لردِّ الجميل؛ إذ أخذنا نهاذج من سيرته العطرة، وأبرز المواقف التي حصلت معه لبيان جوده وعطائه، ثمَّ ذكرنا ما نستفيده منها. أمَّا المبحث الثاني فحمل عنوان "أخلاقيَّة النبل والحلم عند الإمام الحسن الله "، وكذلك

تضمَّن مطلبين: الأوَّل "مفهوم النُبل والحلم"؛ إذ بيَّنا مفهوم النبل والحلم لغةً واصطلاحًا، ومفهوم تلك المصطلحات في منظور القرآن الكريم وأهل البيت على، وفي أحاديث الإمام الحسن الله وأهل البيت الله وفي أحاديث الإمام الحسن الله والحلم عند الإمام الحسن الله وأخيرًا أمور عدَّة منها: حلمه ونبله الجَّاه أعدائه ومبغضيه، وكذلك حلمة ونبلة الجَّاه رعيته، وأخيرًا حلم الإمام الحسن الله وعفوه لمن استحقَّ العقاب.

أفاد البحث العديد من المصادر الأوليَّة، أبرزها الكافي لثقة الإسلام الكليني (ت٣٦هـ)، والإرشاد للشيخ المفيد (ت٤١٣هـ)، وكتاب الطبقات لابن سعد (ت٢٣هـ)، ومقتل الحسين الملح المخوارزمي (ت٥٦٨هـ)، وسير أعلام النبلاء للذهبي (ت٧٢٨هـ)، وإحقاق الحقي للقاضي التستري (ت١٠١٩هـ).

أمَّا المراجع الثانوية فأبرزها حياة الإمام الحسن الله دراسة وتحليل للشيخ باقر شريف القرشي، وكريم آل البيت لموسى محمَّد علي، وجواهر التاريخ للكوراني، وأخلاق أهل البيت الله للسيد الصدر.

المبحث الأوَّل

الكرم والإنفاق عند الإمام الحسن المجتبى طيخ

ويشمل هذا المبحث مطالب عدَّة منها:

المطلب الأوَّل

مفهوم الكرم ومنشأه عند الإمام الحسن طيخ

أوَّلًا/ مفهوم الكرم:

ويعرف الكرم لغةً: كرم فلانًا كرمًا وكرامة: أعطى بسهولة وجاد فهو كريم (١)، وعرَّفه الجرجانيُّ بأنَّه: هو الإعطاء بسهولة... والكريم: من يوصل النفع بلا عوض، فالكرم هو إفادة ما ينبغي لا لغرض، فمن يهب المال؛ لغرض جلب النفع أو الخلاص عن الذَّمِّ فليس بكريم (١).

والكريم: الصفوح، وهو من الأسماء الحسنى ذو الكرم، يقال: رجل كريم أي سخي معطاء، يطلق الكريم من كلِّ شيء على أحسنه، وعلى كلِّ من يرضى ويحمد في بابه (٣).



أمَّا الكرم اصطلاحًا: وهو أن لا يستبد بالمأكل والمشرب وحده؛ بل يقصد أن يشرك في مأكله في ذلك إخوانه وأودَّاءه(٤)، وعرَّفه القاضي عياض اصطلاحًا: الإنفاق بطيب نفس فيها يعظم خطره ونفعه(٥).

وعرَّفه الإمام الحسن الله عندما قيل له ما الكرم قال: "الابتداء بالعطيَّة قبل المسألة وإطعام الطعام في المحل<sup>(1)</sup>، وعندما سأل معاوية الحسن بن علي عن الكرم والمروءة؟ فقال الحسن: "أمَّا الكرم فالتبرع بالمعروف والإعطاء قبل السؤال، والإطعام في المحل<sup>(۱)</sup>، "والكرم: إن كان بهال فهو جود، وإن كان بكفِّ الضرر مع القدرة فهو عفو، وإن كان ببذل النفس فهو شجاعة "(۱).

بعد أن بينًا مفهوم الكرم لغة واصطلاحًا سيتَّضح لنا مليًّا ويُترجم جليًّا في سيرة كريم أهل البيت الله مُنه أوَّل الأسباط وثاني الأوصياء، وثالث من باها بهم رسول الله مَنه النصارى، ورابع أصحاب أهل الكساء، الإمام المؤتمن صاحب السم والمحن، الحسن بن علي المجتبى الله ولذلك الكرم منشأ ومؤهلات وأسباب لنتعرف على أبرزها كما سيأتي إن شاء الله.

## ثانيًا/ مؤهلات الكرم عند الإمام الحسن الله ومنشؤها

تنوَّعت أسباب الكرم بين ذاتيَّة نابعة من ذاته الله على ووراثيَّة وأخرى مكتسبة ومستمدة من التربية الواعية، والتنشئة الأسريَّة الصالحة وهي على النحو الآتي:

1. أسباب ذاتيّة: إنَّ روح المعصوم وجسده خلق ن من أعلى عليِّين وممزوجة بطينه خاتم النبيِّين، لذا فأخلاقهم وسكناتهم ربَّانيَّة، فهم أرواح ملكوتيَّه بهيئة بشريَّة، قال أبو جعفر البيِّي:

"إنَّ الله خلق محمَّد وآل محمَّد من طينة عليِّين، وخلق قلوبهم من طينة فوق ذلك..."(٩)، وعن أبي عبد الله الله قال: "خلقنا الله تعالى من نور عظمته، ثمَّ صوَّر خلقنا من طينة مخزونة مكنونة من تحت العرش، فأسكن ذلك النور فيه، فكنَّا نحن خلقًا وبشرًا نورانيين..."(١٠١)، فإذا كان خلق آل محمَّد الله هكذا فلا عجب أن نراهم متخلِّقين بأخلاق الله جلَّ جلالة، ومتَّصفين بصفاته لتصبح ذاتيَّة مجبولة في نفوسهم ومترجمة في سكناتهم وتصرفاتهم.

وصفة الكرم هي جزء من الرحمة، والكرم الإلهي لعباده، وقد تجلَّت في عبادة المصطفين،

النجباء الأكرمين الهداة المهديِّين الأئمَّة المعصومين على، ثمَّ أصبحت لقبًا للسبط الأكبر، الحسن بن على المجتبى الله فلُقِّب بكريم أهل البيت، وهذا الكرم الذي عُرف به نابع من ذاته ونفسه النورانيَّة وروحه الملكوتيَّة.

٢- أسباب وراثيَّة: عُرِّفت الوراثة بأنَّها مشابهة الفرع الأصله، وكما أنَّ الوراثة توجب المشابهة في الظواهر الشكليَّة، كذلك الحكم في الخواصِّ الباطنيَّة والذاتيَّة والمقوِّمات الطبيعيَّة (١١).

إنَّ للوراثة دور مهم في انتقال الصفات الوراثيَّة من الآباء والأجداد للأبناء، وهذا ما صرَّح به القرآن الكريم وذكره الرسول الكريم عليه والأئمَّة المعصومين على، قال تعالى: ﴿ وَإِنِّي خِفْتُ الْمُوَالِيَ مِنْ وَرَائِي وَكَانَتْ امْرَأَتِي عَاقِرًا فَهَبْ لِي مِنْ لَدُنْكَ وَلِيًّا \* يَرِثُنِي وَيَرِثُ مِنْ آلِ يَعْقُوبَ وَاجْعَلْهُ رَبِّ رَضِيًّا ﴾ (مريم ٥-٨)، وقال تعالى ﴿ وَقَالَ نُوحٌ رَّبِّ لَا تَذَرْ عَلَى الْأَرْضِ مِنَ الْكَافِرِينَ دَيَّارًا \*إِنَّكَ إِن تَذَرْهُمْ يُضِلُّوا عِبَادَكَ وَلَا يَلِدُوا إِلَّا فَاجِرًا كَفَّارًا ﴾ (نوح ٢٦)، قال القرشي في تعليقه على الآية: فالآية دلَّت بوضوح على انتقال الكفر والإلحاد بالوراثة من الآباء الله الأبناء (١٢).

والسجايا الخلقيَّة والصفات الحميدة، أو الصفات الرذيلة للآباء والأمَّهات تهيء استعدادًا في الأولاد، فالآباء والأمَّهات الذين يمتازون بصفات الشجاعة والكرم والتضحية والخدمة يخلُّفون أبناءً ذوي فضيلة وإباء وكرم(١٣)، وعلى أيِّ حال فقد أكَّد علياء الوراثة من دون تردُّد أنَّ الأبناء والأحفاد يرثون معظم صفات آبائهم وأجدادهم النفسيَّة والجسميَّة، وهي تنتقل إليهم بغير إرادة ولا اختيار(١٤)، وقال مكارم الشيرازي: الآباء والأمَّهات ينقلون قسمًا من صفاتهم الجسميَّة والروحيَّة إلى أبنائهم بحسب قانون الوراثة الطبيعيّ (١٠).

وإذا جئنا إلى آباء الإمام الحسن الله وأجداده فقد جمعت فيهم جميع الصفات الخلقيَّة، فهم المثل الأعلى في الكرم والمروءة والانفاق حتَّى إنَّ أسهاءهم أخذت تُعرف تبعًا لكرمهم، ولُقَّبوا بألقاب تدلُّ على ذلك، ومن أجداد المجتبى الله مثلًا عبد المطلب؛ إذ كان يقال له: "الفيَّاض لجوده، ومطعم طير السماء؛ لأنَّه كان يرفع من مائدته للطير والوحوش في رؤوس الجبال..."(٢١)، أمَّا الجلُّ الآخر فهو هاشم، فقد كان يقال لهاشم وإخوته عبد شمس والمطلب ونوفل... يقال



(177

لهم المجيرون؛ لكرمهم وفخرهم وسيادتهم على سائر العرب... وقيل له هاشم؛ لأنّه أوّل من هشم الثريد بعد جده إبراهيم (١٠٠)، أمّا عن جدّه المصطفى على فلا نضير له بالكرم، وشهد له الباري عزّ وجلّ في كتابه المجيد، ولشدّة كرمه فقد أنفق حتّى ملابسه التي كان يرتديها فأنزل الله تعالى قولة: ﴿وَلَا تَجْعَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً إلى عُنُقِكَ وَلَا تَبْسُطُهَا كُلَّ البسط فَتَقْعُدَ مَلُومًا تَحْسُورًا ﴾ الله تعالى قولة: ﴿وَلَا تَجْعَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً إلى عُنُقِكَ وَلَا تَبْسُطُهَا كُلَّ البسط فَتَقْعُدَ مَلُومًا تَحْسُورًا ﴾ (الاسراء ٢٩)، فقد ورد في تفسيرها أنّه على بذل جميع ماله حتّى قميصه، وبقي في داره عربانًا على حصيره؛ إذ أتاه بلال وقال: يا رسول الله الصلاة فنزلت...الآية، وأتاه بحلّة فردوسيه (١١٠). والإمام الحسن الله شبيه جدّه ووارث صفاته وشائله، قال أنس بن مالك: لم يكن أحد أشبه برسول الله يَلِي من الحسن بن على إلى (١٠).

وأمَّا عن والده أمر المؤمنين الله فكذلك تحدَّث القرآن الكريم عن كرمه، وأنزل آيات تتلى إلى قيام الساعة بحقِّه منها عندما أنفق بليل والنهار وسرًا وعلانية قال تعالى: ﴿الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالهُم باللَّيْل وَالنَّهَارِ سِرًّا وَعَلَانِيَةً فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّمْ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ﴾ (البقرة ٢٧٤) فقد ورد في تفسيرها أنَّه كان لعلي ١١٪ أربعة دراهم فأنفقها واحدًا ليلًا ﴿ وواحدًا نهارًا وواحدًا سرًا وواحدًا علانية، فأنزل قولة تعالى..(٢٠)، أمَّا عن التشابه والوراثة والتماثل بين الإمام الحسن وأبيه الله ما ورد عن الإمام الصادق الله أنَّه قال: إنَّ أمير المؤمنين كتب لابنه الحسن بعد انصرافه من صفين: "أمَّا بعد فإنِّي وجدتك بعضي؛ بل وجدتك كلي، حتَّى كأنَّ شيئًا أصابك أصابني، وكأنَّ الموت لو أتاك أتاني، فعناني من أمرك ما يعنيني من أمر نفسي "(٢١)، فهذا الحديث فيه دلالة على أنَّ الكمالات ومنها الكرم عند أمير المؤمنين الله المرابع نجدها عند ولده المجتبى الله . كذلك والدته الصديقة الشهيدة فاطمة الزهراء على، فقد كانت مثال وأسوه للكرم والجود، وذلك أنَّها أنفقت ثيابها في ليلة زفافها، ففي الرواية أنَّ النبي عَيَّلًا صنع لها قميصًا جديدًا ليلة عرسها وزفافها، وكان لها قميص مرقوع، وإذا بسائل على الباب، يقول: أطلب من بيت النبوة قميصًا خلقًا، فأرادت أن تدفع إليه القميص المرقوع، فتذكرت قوله تعالى: ﴿ لَن تَنَالُوا الْبِرَّ حَتَّىٰ تُنفِقُوا مِمَّا تُحَبُّونَ ﴾ (آل عمران ٩٢)، فدفعت له الجديد (٢٢). قال جعفر السبحاني: "أمَّا الوراثة فهي القابليَّات التي ينتقل إلى المعصوم من آبائه وأجداده



من طريق الوراثة، إنَّ الأولاد كما يرثون أموال الآباء وثرواتهم يرثون أوصافهم الظاهريَّة والباطنيَّة، فترى أنَّ الولد يُشبه الأب أو العم، أو الأُم أو الخال... وعلى ذلك فالروحيات الصالحة أو الطالحة تنتقل من طريق الوراثة إلى الأولاد، فنرى ولد الشجاع شجاعًا، وولد الجبان جبانًا إلى غير ذلك من الأوصاف الجسمانيَّة والروحانيَّة "(٢٣).

فإذا كان أجداد الإمام الحسن الله وآباؤه بهذا المقام من الكرم والجود فلا غرابة أن يكون حفيدهم أكرم اهل زمانه.

٣. عامل التربية: إنَّ للتربية الأثر البالغ في تكوين شخصية الطفل ونفسيته وتنشئته، وبعد أن يمتلك الولد القدرة على الاختيار بعد بلوغه سن الرشد فإنَّ الله سبحانه وتعالى أعطى الإنسان الضمير الذي يمنعه من اتِّخاذ القرارات الخاطئة (١٢٠)، قال السبحاني: أمَّا عامل التربية فإنّ الكهالات والفضائل الموجودة في بيتهم تنتقل من طريق التربية إليهم (٥٠)، وكان البيت الذي عاش فيه السبط المجتبى المن أنموذجًا للتربية الصالحة، فقد عمل أمير المؤمنين والصديقة الطاهرة فاطمة الزهراء المناعلي تربية أبنائهم على الفضائل الحسنة واتخاذ القدوة الصالحة، فكانا يشركان أبناءهم بأعمال البر والاحسان كالبذل والأنفاق؛ لكي يتربَّوا على ذلك منها قصة السائل الذي جاء إلى النبي الاكرم على فقال: "من لهذا الرجل الليلة؟ فقال على الناء على النبي الكرم على المناء فقال على المناء فقال المناء فقال على النبي الكرم على المناء فقال المناء فقال على المناء فقال المناء فقال على المناء فقال على المناء فقال المناء فقال المناء فقال المناء فقال على المناء فقال المناء فقال المناء فقال المناء فقال المناء فقال على المناء فقال المناء فلا ا

ولم يكتفوا بذلك؛ بل أنفقوا حتَّى جلد الكبش الذي ينام عليه الحسنان، فعند مجيء السائل إلى بيت عليًّا والزهراء إلى فقد عمدت فاطمة إلى جلد كبش مدبوغ بالقرظ كان ينام عليه الحسن والحسين، فقالت: خذهذا أيُّها الطارق! فعسى الله أن يرتاح لك ما هو خير منه... "(٧٧)، وهكذا كانت تلك الأمور إشراك الأبناء بالعطاء بمثابة تربية عمليَّة لهم على الإنفاق والشعور بمعاناة الآخرين، وهذا ما تربَّى عليه الإمام الحسن الله في البيت العلوي المطهر.





#### المطلب الثاني

# أشكال الكرم عند الإمام المجتبى الملا

اتَّخذ الكرم لدى سيِّد شباب أهل الجنَّة الحسن السبط اللِيُّ أشكالًا متعدِّدة تبعًا للظروف والمواقف الذي يراها مناسبةً له، وأهم تُ تلك النهاذج والأشكال ما يلي:

# أوَّلًا / كرم الإمام المجتبى الله لأعدائه ومنكري إمامته ومناوئيه:

إنَّ إمامة أهل البيت هي جعل رباني وتنصيب الهي ﴿إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا ﴾ (البقرة ١٢٤)، فكلُّ من ينكرها ويجحد بها يُعدُّ منكرًا لأصل من أصول دينه وفسادًا في عقيدته، لكن هذا لا يمنع ويقف حائل من كرم المعصوم اتِّجاه تلك الفئات، فلم يحرموا من عطائه وفيض رحمته ونيل بركاته وسمو كرمه، ومن المتعارف أنَّ الشخص إذا أراد أن يكرم فإنَّه يكرم من يوده ويميل إليه، ويلتقي معه عقائديًّا واجتهاعيًّا ...لكن عندما نأتي إلى سيرة الإمام الحسن المن نجه العكس من ذلك فقد امتدًّ عطاؤه لمن تجاهر له بالنصب والعداء، وهو كها يلى:

#### كرمه وعطاؤه للجاهلين بمقامه ومنكري إمامته

إنَّ صفات الإمام المعصوم وخصائله هي من سنخيه وصفات الباري عز وجل كها بينا في المطلب الأول فكها أنَّ الله جلَّ جلاله يرزق ويعطي ويمنُّ على من يشاء من عباده الصالح والطالح المؤمن والكافر، فكذلك أوليائه وأمنائه على عباده عطاؤهم متاح لجميع الخلائق، وهذا ما نجده في سيرة الإمام الحسن الله فكم من منكر وجاحد قد ضلَّله الإعلام المعادي الجُّاه أئمَّة أهل البيت الله لكن استطاع الإمام الحسن أن يمتصَّ غضبهم ويغير نظرتهم ويحول من ولائهم بحكمته وفيض كرمه، ومن الأمثلة على ذلك ما روي بسند معتبر أنَّ شاميًّا رآه أي رأى الإمام الحسن - راكبًا فجعل يلعنه والحسن لا يردّه، فلمَّا فرغ أقبل الحسن فسلَّم عليه وضحك، فقال: أيُّما الشيخ أظنُّك غريبًا ولعلَّك شبَّهت، فلو استعتبتنا أعتبناك، ولو سألتنا أعطيناك، ولو استرشدتنا أرشدناك، ولو استحملتنا أحملناك، وإن كنت جائعًا أشبعناك، وإن كنت عريانًا كسوناك، وإن كنت محتاجًا أغنيناك، وإن كنت طريدًا آويناك، وإن كان لك حاجة قضيناها لك، فلو حرَّكت رحلك إلينا وكنت ضيفنا إلى وقت ارتحالك كان أعود عليك؛ لأنَّ



لنا موضعًا رحبًا، وجاهًا عريضًا، ومالًا كثيرًا، فليَّا سمع الرجل كلامه بكى، ثمَّ قال: أشهد أنَّك خليفة الله في أرضه، الله أعلم حيث يجعل رسالته، وكنت أنت وأبوك أبغض خلق الله إليَّ، والآن أنت أحبّ خلق الله إليّ، وحوَّل رحله إليه (٢٨).

قال القرشي: "هكذا كان الله مثالًا للإنسانيَّة الكريمة، ورمزًا للخلق العظيم لا يثيره الغضب، ولا يزعجه المكروه قد وضع نصب عينيه قوله تعالى: ﴿ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَلا يزعجه المكروة قد وضع نصب عينيه قوله تعالى: ﴿ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَلا يَزعجه المَدُوّة كَأَنَّهُ وَلِيٌّ مَمِيمٌ ﴾ (فصلت ٣٤).. "(٢٩).

وفي رواية أخرى أنّه قدم رجل المدينة وكان يبغض عليًّا، فقطع به فلم يكن له زاد ولا راحلة، فشكى ذلك إلى بعض أهل المدينة فقال له: عليك بحسن بن علي فقال له الرجل: ما لقيت هذا إلّا في حسن وأبي حسن فقيل له: فإنّك لا تجد خيرًا إلّا منه فأتاه فشكى إليه فأمر له بزاد وراحلة، فقال الرجل: الله أعلم حيث يجعل رسالاته، وقيل للحسن: أتاك رجل يبغضك ويبغض أباك فأمرت به بزاد وراحلة؟ قال: أفلا أشتري عرضي منه بزاد وراحلة؟ (٣٠٠)، وهناك روايات كثيرة في هذا الجانب لا مجال لذكرها، أمّا أهم ما نستنتجه من تلك الروايات وأمثالها التي بينت تعامل الإمام الله مع الشاميين هو ما يلي:

١- أنَّ أهل الشام قد ضلَّلهم الإعلام المعادي لأهل البيت الله وغذاهم بالنصب والعداء لأصحاب الحقِّ الشرعيين، وهذا ما دفع بالإمام الحسن الله يغير نظرتهم ويحول ولائهم من مبغض إلى محب.

٢- أعطى هذا الموقف من الشاميين درسًا أنَّ للإشاعات المغرضة والإعلام المضاد له دور في
 تغيير النفوس وخلق الأعداء.

٣- أنَّ أهل الشام اعتادوا في ظلِّ الحكم الأموي أن يكتسب ودَّهم وولاءهم بالأموال، لذلك الإمام الله التفت إلى هذا الأمر وعلم أنَّ هؤلاء يكون إصلاحهم بالبذل وطيب الكلام.

٤ نستدل من تلك الروايات أنَّ الإمام المجتبى الله يحمل نبل وكرم وحلم لا نظير له بحيث تلك المواقف حولت ولاء هؤلاء المبغضين إلى محبين ومعتقدين بالإمامة، ويشهدون بذلك أمام الملأ.





### كرمه وعطاؤه لمناوئيه ومبغضيه

إنَّ اختلاف المجتمعات فكريًّا وعقائديًّا أمرًا طبيعيًّا خاصَّة المجتمعات الإسلاميَّة؛ لأنهًا مرَّت بأحداث ووقائع وفتن شتَّت الأهواء وغيَّرت النفوس والآراء وأبرزت المبغضين من الصلحاء، وإذا أردنا أن نعرف كيف التعامل مع هكذا مجتمع؟ أو كيف نتعامل نحن! علينا الرجوع إلى سيرة أثمَّة أهل البيت على فهم الأنموذج الأكمل في ذلك لاسيًا مولانا المجتبى على الأنّه واجهه بعد أبيه محن وفتن عصفت بالأمَّة في زمنه، لكنَّه لم يقطع عطاؤه وكرمه لهم؛ بل نالهم فضلة ووصلهم بأمواله، ومن الأمثلة على ذلك ما روي عن الإمام على على أنَّه خطب الناس، ثمَّ قال: "إنَّ ابن أخيكم الحسن بن على قد جمع مالًا وهو يريد أن يقسمه بينكم، فحضر الناس فقام الحسن فقال: إنَّ ابن أخيكم المفراء، فقام نصف الناس، ثمَّ كان أوَّل من أخذ منه الأشعث بن قيس (٢٦)" (٢٣).

وهذا الرواية تدلَّ على أنَّ همَّ الإمام المجتبى الله هو الاهتهام بالفقراء وجمع الأموال لقضاء حوائجهم وانعاشهم اقتصاديًا على الرغم من أنَّ ولي أمر المسلمين وحاكم الدولة آنذاك هو والده أمير المؤمنين الله ، إلَّا أنَّه حمل هموم هؤلاء وجمع المال ليقسمه بينهم، اللطيف في ذلك أنَّه لم يمنع ويرد من كان مبغضًا ومتلونًا ومنافقًا، وهو الأشعث بن قيس؛ بل أعطاه من تلك الأموال، وهذا ينمُّ عن سهاحة الإمام الحسن الله وبسط جوده للموالف والمخالف، والمحب والمبغض.

ومن مكارمه الأخرى لمبغضيه أنَّ مروان بن الحكم (٣٣) قال: إنيَّ لمشغوف ببغلة الحسن بن علي فمن يأتيني بها؟ فانبرى إليه ابن أبي عتيق قائلًا: أنا آتيك بها؛ لكن بشرط أن تقضي لي ثلاثين حاجة؟ التزم لك بذلك، فقال ابن أبي عتيق لمروان: إذا اجتمع الناس عندك العشيَّة فإنِّي آخذ في مآثر قريش وأمسك عن الحسن فلمني على ذلك، فليَّا اجتمع الناس أخذ ابن أبي عتيق في مآثر قريش وسكت عن ذكر فضائل الإمام الحسن المني، فقال له مروان ألا تذكر أوَّليَّة أبي محمَّد، وله في هذا ما ليس لأحد منَّا، فقال ابن أبي عتيق: إنَّا كنَّا في ذكر الأشراف، ولو كنَّا في ذكر الأنبياء لذكرنا فضائل أبي محمد، ولمَّا خرج الإمام المن تبعه ابن أبي عتيق، فلمَّا نظر إليه الحسن المن تبسَّم وعرف الغاية من مديحه فقال المن المناه عاجة؟ فقال: نعم ذكرت البغلة، فنزل الإمام عنها ودفعها إليه (٢٠٠).





إنَّ مروان بن الحكم رجل غني عن التعريف، فقد أفنى عمره في الكيد للإسلام، وكان همَّه الأوَّل والأخير كيف يستولي على الحكم والسلطة، وفعلًا حصل له ما أراد... وما نستشفُّه من الرواية أنَّ ليس للكرم حد، فلا يقف عند عدوًا أو مبغضًا وما شاكل ذلك، فعلى الرغم من المواقف العدائيَّة لابن الحكم إلَّا أنَّ الإمام الحسن الملي لم يرد ذلك الرجل الذي أرسله لطلب البغلة.

# ثانيًا / كرم الإمام الحسن الله وعطاؤه للمحتاجين:

إذا كان للكرم حدٌّ وللأنفاق منتهى، فهناك عظماء في التاريخ لأحدٍ عندهم في الكرم والفضل ولإنفاق، فهم المثل الأعلى في ذلك والإسوة والقدوة لجميع البشر بمختلف القوميَّات والأديان... وبعد أن عرفنا كيف يبذل الإمام الحسن المن الأموال لمن يختلف معهم عقائديًّا وفكريًّا، وأنكروا إمامته وممَّن آذوه وأبغضوه، سنذكر هنا بذل الإمام المن المنافقراء والمحتاجين وهو ما يأتي:

# يعطي الأموال من دون سؤال ولا يرد سائل

وفي هذا الجانب وردت روايات وأخبار كثيره عنه، منها ما روي أنَّ الحسن بن علي بن أي طالب الله سمع إلى جنبه رجلًا يسأل أن يرزقه الله عشرة آلاف درهم فانصرف فبعث بها إليه (٥٠٠)، وقد سأل الله عن سبب عدم ردِّه للسائلين فقال: إنيِّ لله سائل وفيه راغب، وأنا أستحيي أن أكون سائلًا وأرد سائلًا، وأنَّ الله تعالى عوَّدني عادة أن يفيض نعمة علي، وعوَّدته أن أفيض نعمه على الناس، فأخشى إن قطعت العادة أن يمنعني المادة، وأنشد يقول:

إذا ما أتاني سائل قلت مرحبًا \* بمن فضله فرض علي معجل ومن فضله فضل على كلِّ فاضل \* وأفضل أيَّام الفتى حين يسأل (٢٦)

وجاءه بعض الأعراب فقال الله : أعطوه ما في الخزانة، فوجدوا فيها عشرون ألف دينار، فدفعها إلى الأعرابي، فقال الأعرابي: يا مولاي ألا تركتني أبوح بحاجتي، وأنشر مدحتي، فأنشأ الإمام الحسن الله يقول: \_

نحنُ أُناسٌ نوالُنا خَفِل (٣٧) يرتعُ فيه الرجاءُ والأملُ تجودُ قبل السؤالِ أَنفسُنا خوفًا على ماء وجه من يَسَلُ لو عَلِم البحر فضل نائِلنا لغاضَ من بعد فيضه خجلُ (٨٣)



(1/4)

ففي هذه الرواية الإمام الله دفع له ما يحتاج، وزاد عليها قبل أن يُبدي السؤال ويشكوا حوائجه؛ بل ودفع إليه كلَّ ما في الخزانة من أموال! وهذا الكرم لا نجده إلَّا في هذه البيوت التي جعلها الله تعالى مظهرًا من مظاهر كرمه ولطفة بعباده، وكذلك فإنَّ قضاء الحوائج والسعي فيها من الأمور التي توجب الرحمة والغفران الرضوان والسلامة في الدارين، فقد ورد في الحديث عن النبي على قال: "ألا ومن فرَّج عن مؤمنٍ كربةً من كرب الدنيا فرَّج الله عنه اثنين وسبعين من كربة الدنيا".

وعن أبي هارون العبدي (٢٠) قال: انطلقنا حجّاجا فدخلنا المدينة فقلنا: لو دخلنا على ابن رسول الله على الحسن فسلمنا عليه، فدخلنا عليه فحدثناه بمسيرنا وحالنا، فلمّا خرجنا من عنده بعث إلى كلّ رجلٍ منّا بأربعائة أربعائة، فقلنا للرسول: إنّا أغنياء وليس بنا حاجة، فقال: لا تردوا عليه معروفه.

فرجعنا إليه فأخبرناه بيسارنا وحالنا، فقال: لا تردوا علي معروفي فلو كنت على غير هذه الحال كان هذا لكم يسير، أما أنّي مزوِّدكم: إنَّ الله تبارك وتعالى يباهي ملائكته بعباده يوم عرفة فيقول: "عبادي جاؤني شعثًا تتعرضون لرحمتي، فأشهدكم أنّي قد غفرت لمحسنهم وشفعت محسنهم في مسيئهم، وإذا كان يوم الجمعة فمثل ذلك "(١٤).

وأهم ما نستنتجه من تلك الروايات ما يلي:

۱-إنَّ الإمام الحسن الله يمثِّل الرحمة الإلهيَّة والعطاءات الربانيَّة، فهو مظهر من مظاهر تلك الرحمة التي يتنعم بها العباد، فعندما يرى أحد العباد محتاج يبادر بإكرامه وقضاء حوائجه من دون يسأله ويبوح له بحوائجه كما رأينا في الروايات السابقة.

Y-إنَّ إكرامه للوافدين عليه، وهم في طريقهم إلى بيت الله الحرام لأداء مناسك الحجِّ هو مساعدة لهم للاستعانة بسفرهم وتشجيعًا لعملهم العظيم، وهو الحجُّ الأكبر إلى بيت الله الحرام حتَّى وإن كانوا غير مستحقين له.

٣-تربية المجتمع عامَّة من جهةٍ وأصحابه وخواصه من جهةٍ أخرى على إشاعة المساعدة والمعونة
 بين الأفراد والحث عليها بغضِّ النظر عن انتهاء السائل، والمحتاج والظرف الذي دعاه...



# إكرام السائل ودفعه حتَّى كراء الحمال.

ذكرنا فيما سبق عطاء الإمام اللي للمحتاجين من دون أن يقصدوه ويبوحوا بحوائجهم! لكن ما هو عطاؤه لمن يقصدوه ويسألوه! والرواية التالية تبين ذلك: سأل رجل الحسن بن علي بن أبي طالب اللي شيئًا فأعطاه خمسين ألف درهم وخمسمائة دينار، وقال: ائت بحمال يحمله لك فأتى بحمال فأعطاه طيلسانه (٢٤)، وقال: يكون كراء الحمال من قبلي (٢٤).

إنَّ المعتاد بين الناس عندما يأتي سائل يدفعوا إليه اليسير من الأموال ليسد قوت يوم أو بضعة إيَّام، لكن عندما يقصد بيوت آل محمَّد يخرج بأموال تكاد أن تغنيه وتقضي حوائجه، وهذا من فضل كرمهم إلى فهنا الإمام قد أجزل له بالعطاء، ثمَّ دفع إليه حتَّى طيلسانه وهو رداؤه الخاص! ثمَّ دفع أجرة الحال الذي حمل ما أعطاه! وهذا غاية الجود والكرم الذي تميَّز به أبو محمَّد الحسن بن على الله .

### كتابة الحوائج برقاع

لتسهيل قضاء الحوائج وتجنبًا للإحراج وذلّ السؤال فقد اعتاد الناس في زمن أئمّة أهل البيت إلى أن يكتبوا حوائجهم برقاع ويدلوا بها إليهم لتقضى، وللإمام الحسن اللي مواقف عدّة في هذا الجانب، منها ما رواه البيهقيّ قائلًا: ذكروا أنَّ الحسن أتاه رجلٌ في حاجة، فقال له: اذهَبْ فاكتُبْ حاجتَك في رقعة وارفَعْها إلينا نقضِها لك، فرفع إليه حاجته، فأضعَفَها له أي أعظاه ضعفَ ما طلب، فقال له بعض جُلسائه: ما أعظم بركة الرقعةِ عليه يا ابنَ رسول الله! فقال الله: بركتُها علينا أعظمُ حين جعَلنا للمعروفِ أهلًا أما علمتَ أنّ المعروف ما كان ابتداءً مِن غير مسألة، فأمّا مَن أعطيتَه بعد مسألة فإنّها أعطيتَه بها بذل لك من وجهه! (١٤٠).

وأهمُّ ما يتَّضح لنا من الرواية ما يأتي:

١- أنَّ الإمام الحسن المن عندما يأمر السائل بكتابة حاجته برقعة ناظر إلى مراعاة حالته ونفسيته؛ لكي لا يشعر بالخجل ويراق ماء وجهة فليس من السهل إراقة ماء وجهه، وهو في حضرة المعصوم! وأمَّا من هم أهلًا لقضاء الحوائج فقد ذكرهم الإمام الحسين المن في قولة: "لا ترفع حاجتك إلَّا إلى أحد ثلاثة: إلى ذي دين، أو مروة، أو حسب، فأمَّا ذو الدين فيصون دينه،



وأمَّا ذو المروة فإنَّه يستحيي لمروته، وأمَّا ذو الحسب فيعلم أنَّك لم تكرم وجهك أن تبذله له في حاجتك فه و يصون وجهك أن يردك بغير قضاء حاجتك "(٥٤).

٢- أنَّ قوله للسائل بكتابة حاجته أمام جلسائه، هو لكي يربيهم على إعطاء السائل والمحتاج بتلك الطريقة، وأن يكونوا أهلًا للمعروف؛ لما فيه خير كثير والأجر الجزيل، فعن الإمام الحسن العسكري للله قال: "إنَّ في الجنَّة بابًا يقال له المعروف، لا يدخله إلَّا أهل المعروف"(٢١).

٣. نستفيد من تلك الرواية أنَّ من يقصده الناس في قضاء حوائجهم و يجعلونه أهلًا للمعروف عليه أن يكون عند حسن الظنِّ، ولا يتهرَّب من ذلك أو يشعر بالملل والكلل؛ لأنَّ قضاء حوائج الناس من نعم الله تعالى على العبد كما في حديث الإمام الحسين الله قال: "اعْلَمُوا أَنَّ حَوَائِجَ النَّاسِ إلَيْكُمْ مِنْ نِعَمِ الله عَلَيْكُمْ، فَلَا تَمَلُّوا النَّعَمَ فَتَحُوزُوا نِقَاً، وَاعْلَمُوا أَنَّ المُعْرُوفَ يَكْسِبُ حَمْدًا، وَيُعَقِّبُ أَجْرًا، فَلَوْ رَأَيْتُمُ المُعْرُوفَ رَجُلًا رَأَيْتُمُوهُ حَسَنًا جَمِيلًا يَسُرُّ النَّاظِرِينَ وَيَفُوقُ الْعَالَمِينَ "(٧٤).

#### قضاء الحوائج قبل النظر بالرقاع

إنَّ الإمام الحسن الله عندما يأمر بكتابة الحوائج برقاع حفاظًا على ماء وجه السائل من أن يراق نجد هنا أنَّه يدفع الأموال من دون النظر إلى ما فيها! فقد روي أنَّ رجلًا دفع إلى الحسن المجتبى الله رقعة في حاجة، فقال له: حاجتُك مقضيَّة، فقيل له: يا ابنَ رسول الله، لو نظرت في رقعته، ثمَّ رددت الجواب على قَدْر ذلك، فقال: أخشى أن يسألني الله عن ذُلِّ مقامه حتى أقرأ رقعتَه "(١٤)، وهنا الإمام الله للسدَّة تقواه وخشيته من الله عزَّ وجلَّ فقد كان يخشى حتَّى من تأخر إجابة السائل، ولكي لا يشعر بحضرته بالذلِّ والخجل! فكيف لا يكون ذلك، وهو كريم آل البيت وجوادهم شهد له بذلك القاصي والداني، فقد قال في حقِّة الشيخ موسى على: "وحليمنا السمح الكريم وكريمنا الجواد الجليل الإمام الحسن بن علي الله ... له الحظ الوافر في الجود والكرم والجانب في البذل والعطاء..." (١٤)

# رعايته للفقراء واستحياؤه منهم عندما لا يملكوا مالًا

روي أنَّه جاءه فقير يشكو حاله ولم يك عنده الله في ذلك اليوم شيء فعزَّ عليه الأمر، واستحى من ردِّه فقال الله له: إنِّي أدلك على شيء يحصل لك منه الخير، فقال الفقير يا بن رسول الله ما





هو؟! قال هي الخليفة فإنَّ ابنته قد توفيت وانقطع عليها، وما سمع من أحدٍ تعزية بليغة فعزِّه بهذه الكلمات يحصل لك منه الخير، قال يا بن رسول الله حفظني إيَّاها، قال: قل له الحمد لله الذي سترها بجلوسك على قبرها، ولم يهتكها بجلوسها على قبرك، وحفظ الفقير هذه الكلمات وجاء إلى الخليفة فعزَّاه بها، فذهب عنه حزنه وأمر له بجائزة وقال له:

أكلامك هذا؟ لا: وإنَّما هو كلام الإمام الحسن، قال الخليفة: صدقت فإنَّه معدن الكلام الفصيح، وأمر له بجائزة أخرى لصدقة (٠٠٠).

إنَّ ديدن الإمام الحسن الله البذل والانفاق لمستحقِّها، وهذا ما اعتاد عليه من قصد بيته؛ لكن الإمام الله لم يكن من أولئك الذين يكنزون الذهب والفضة والأموال ويبخلوا بها؛ بل أموالهم تنفق في وجوه البر والخير وإعانة ذوي الفاقة، فقد ورد في الأثر أنَّه الله: "خرج من ماله مرتين، وقاسم الله ثلاث مرات حتَّى أنَّه كان يعطي من ماله نعلًا ويمسك نعلًا، ويعطي خفًّا ويمسك خفًّا ويمسك خفًّا المائل يشكو حاله للإمام، ولم يكن لدية أموال عزَّ عليه ذلك، وخجل من أن يرده، فأرشده إلى الوالي ليكون الدال على الخير كفاعله، وبذلك قد حقً ق الإمام الله أمور عدَّة بذلك الفعل:

1 - نتعلَّم درسًا أن لا نرد السائل حتَّى وإن كان أحدنا لا يملك مالًا فيتصدَّق عليه بكلمة أو بأمر يسهل عليه قضاء حوائجه، ففي الحديث القدسي أنَّ الله سبحانه أوحى إلى موسى بن عمران: "يا موسى أكرم السائل ببذل يسير أو برد جميل..."(٢٥)، وعن أبي جعفر المن قال: "لو يعلم السائل ما في المسألة ما سأل أحد أحدًا، ولو يعلم المعطى ما في العطيَّة ماردَّ أحد أحدًا" (٢٥).

٢-بتلك الكلمات التي علمهنَّ الإمام الله للسائل قد خفَّ ف الحزن عن الوالي صاحب المصيبة فلم يعزَّ بكلماتٍ قبلهنَّ، فتعزية صاحب المصاب من الأمور المندوبة قال رسول الله عنَّ ي مصابًا فله مثل أجره"(٤٠٠).

#### إعادة ما يشتريه من البائع عند افتقاره

ورد عن الحسن بن علي الله إذا اشترى من أحدٍ حائطًا (٥٥)، ثم افتقر البايع فيرد عليه الحائط ويردفه بالثمن معه، وما قال قط لسائل: لا(٢٥).



إنَّ أهل البيت إلى سواطلَّاب دنيا ولا خازني مالًا من حطامها الفاني، ولذا فعندما يقدموا على أمرًا ما فإنَّه م ناظرين إلى مصلحة العباد والقرب من الباري يوم التناد، فإقدام الإمام الحسن المحلل المراء الحائط من الرجل هو لتسهيل أمره وقضاء حاجته، فعندما يفتقر البائع فإنَّ كريم أهل البيت يرد عليه حائطه! وهذا الأمر لا نجد له مثيل أبدًا لا في القوانين الوضعيَّة ولا العرفيَّة، ثمَّ يردفه بالثمن فها أعظمك يابن رسول الله على .

# ثالثًا/ كرم الإمام الحسن الله لرد الجميل:

رأينا فيها سبق كيف كان كرم الإمام الله لأعدائه ومبغضيه، وكذلك للسائلين وذو الفاقة والمحتاجين، وهنا نذكر موقفه من الذين يبادرون له بهدية أو دعوه لطعام أو عمل من أعهال البرّ، وهو ما يأتي:

#### إكرامه لجارية قدمت له بطاقة ريحان

روي عن أنس (٧٠) قال: كنت عند الحسن بن علي الله فدخلت جارية بيدها بطاقة ريحان فحيَّته بها، فقال لها: أنت حرة لوجه الله، فقلت له: حيَّتك جارية بطاقة ريحان لا خطر لها فأعتقتها، فقال: كذا أدبنا الله تعالى: ﴿وَإِذَا حُيِّنَتُم بِتَحِيَّةٍ فَحَيُّواْ بِأَحْسَنَ مِنْهَا ﴾ وكان أحسن منها إعتاقها (٥٠١)، وأهم ما يتَّضح لنا من الرواية الأمور التالية:

١-رحمة الدين الإسلامي الحنيف بطبقة العبيد والإماء التي وجدت قبل البعثة النبوية، فعمل التشريع الإسلامي على تقنينها وإذابتها تدريجيًا بالعتق، فها قام به الإمام الحسن الله هو تشجيعًا على العتق في سبيل الله.

٢-أنَّ الذي يقدِّم لنا هديَّة نقبلها ونكرم صاحبها استنادًا للآية الكريمة التي تلاها الإمام إلين، وهي ترشدنا إلى رد التحيَّة بأحسن منها، فقد كان عن رسول الله يَنْ "يقبل الهديَّة ويثيب عليها" (٥٩).

# إكرامه لصبيان مساكين دعوه لمأدبة

يحكى عن الحسن بن علي الله حكاية تدلَّ على ردِّه للجميل وشكره على المعروف وأدبه وتواضعه (٢٠)، وذلك: أنَّه مرَّ بصبيان من المساكين الذين يسألون الناس على الطرق، وقد نشروا كسرًا على الأرض ولقعًا من العيش، وكان الحسن على بغلته، فلمَّا مرَّ بهم سلم عليهم فردوا

۱۸۳

عليه السلام، وقالوا: هلم الغداء يا ابن رسول الله ؟ فقال: نعم إنَّ الله لا يحب المتكبِّرين، ثمَّ ثنى فخذه عن دابته، وقعد معهم على الأرض، وأقبل يأكل وبعد أن فرغوا من الأكل، وكان الخبز الذي معهم قليلًا قام سيدنا الحسن وأركبهم معه إلى منزله، ثمَّ أطعمهم أنواعًا من المآكل، وكساهم بعد ذلك، فلمَّ سئل في سبب إطعامهم وكسوتهم؟ قال: الفضل لهم؛ لأنَّهم لم يجدوا معهم غير قطع الخبز الذي أطعموني، ولكن أجد كثيرًا ممَّ أعطيتهم، فيجب أن أقابل الحسنة بمثلها أو بأحسن منها (١٢)، وأهمُّ ما نلاحظه في الرواية ما يلي:

1-تواضع مو لانا أبي محمَّد المجتبى الله وبساطته، فه و لم يكن فردًا كأفراد المجتمع؛ بل هو جدُّه رسول الله عَيُلَهُ وأبيه أمير المؤمنين علي بن أبي طالب الله وأعلم أهل زمانه، وحاكم الدَّولة الإسلاميَّة بعد أبيه وعميد الساده الهاشميين وفخرهم، كل تلك المقامات لا تزيده إلَّا إيانًا وتواضعًا ورفعة، فعندما يدعى من قبل صبيان مساكين واضعين كسيرات خبز على الأرض نراه يجلس معهم بكلِّ هدوء وتواضع ورحمة وعطف عليهم، قال القرشي في تعليقة على الرواية: "إنَّ التواضع دليل على كهال النفس وسموها وشرفها "(١٢).

٢-رسالة بليغة ودعوة لجميع البشريَّة أن يكونوا متواضعين متراحين يعطفوا على الأدنى رتبة اجتهاعيَّة منهم، والدين الإسلامي أكَّد على هذا الأمر مرارًا وتكرارًا فعن رسول الإنسانيَّة والسلام علي قال: "طوبى لمن تواضع في غير منقصة، وذلَّ في نفسه من غير مسكنة، وأنفق مالًا جمعه في غير معصيَّة، ورحم أهل الذلِّ والمسكنة، وخالط أهل الفقه والحكمة" (١٣٠).

٣-إنَّ استجابة دعوة أولئك المساكين وجلوسه على الأرض معهم هو امتثالًا وتطبيقًا للسنة النبويَّة الشريفة فعن ابن عباس (١٦٠)، قال: "كان رسول الله يَنَا يُجلس جلسة على الأرض وياً كل على الأرض، ويعتقل الشاة ويجيب دعوة المملوك ((٥٠)، وكذلك فإنَّ تلبية الدعوة من الأمور التي حثَّ عليها الشرع المقدَّس فيجب المبادرة إليها، أمَّا إذا كانت من قوم فقراء أو من طبقات اجتماعيَّة متدنيَّة ففيها ثواب جزيل وأجرًا كثيرًا؛ لأنَّ المأدبة والوليمة التي لا يحضر فيها الفقراء وصفت بشرِّ الولائم، ففي الحديث عن رسول الله يَنَا قال: "بئس الطعام وشرّ الطعام الوليمة يدعى إليها الأغنياء ويترك الفقراء "ر٠٠٠".

110

3-لكرم الإمام الحسن الله وسعة جوده وتوالي عطاياه، فقد حمل هؤلاء القوم إلى داره وأكرمهم وأطعمهم أنواع الأكل وكساهم، وهذا كان منوال كريم أهل البيت الله اتجاه ذوي الفاقة والمحتاجين والسائلين، لاسيًا وأنَّ هؤلاء المساكين هم بدأوا بدعوته؛ لذا فقد ضاعف لهم بالعطيَّة والكرم سواء بالمأكل أو الملبس.

## أعتق غلامًا واشترى له بستانًا لإطعامه كلبًا

روي عن الحسن بن علي الله : أنَّه كان مارًا في بعض حيطان المدينة فرأى أسود بيده رغيف يأكل لقمة ويطعم الكلب لقمة، إلى أن شاطره الرغيف، فقال له الحسن: ما حملك على أن شاطرته، فلم يعاينه فيه بشيء؟ قال: استحت عيناي من عينيه أن أعاينه، فقال له: غلام من أنت؟ قال: غلام أبان بن عثمان فقال: والحائط (البستان)؟ فقال: لأبان بن عثمان فقال له الحسن:

أقسمت عليك لا برحت حتَّى أعود إليك، فمرَّ فاشترى الغلام والحائط، وجاء إلى الغلام فقال: يا غلام قد اشتريتك، فقام قائمًا فقال: السمع والطاعة لله ولرسوله ولك يا مولاي، قال: وقد اشتريت الحائط وأنت حرُّ لوجه الله ، والحائط هبة منِّي إليك، قال: فقال الغلام: يا مولاي قد وهبت الحائط للذي وهبتني له...(١٧٠)، وأهم ما يتضح لنا من الرواية ما يلي: ١- تأييد الإمام الحسن المحللة لأعمال البرِّ والرأفة بالحيوان والرفق به وإطعامه، فالإمام قد سبق جمعيَّات الرفق بالحيوان ومنظَّاته - التي نراها اليوم في الشرق والغرب- بمئات السنين وكافئ من يطعمه وشجع عليه، كذلك نبينا الكريم على أكَّد على ذلك بقول: "من أكل وذو عينين ينظر إليه ولم يواسه، ابتلى بداء لا دواء له "(١٨٥).

٢-إشاعة عتق العبيد وتربية المجتمع عليها لجعلهم أحراراً لهم ما للمسلمين وعليهم ما على
 المسلمين.

٣- سعة كرم الإمام الله وفضل جوده وسخائه (٢٩)، فبإمكانه عندما يرى مثل هكذا عمل حسن أن يشكره ويثني عليه، وهذا الشكر من ابن رسول الله عليه يكفي؛ لكنّه يأبي إلّا أن يدخل السرور والبهجة، وليفرح على قلبك ذلك العبد المسكين ويجعله حرًا له ما للمسلمين وعليه ما عليهم ببركات الإمام المؤتمن، والسبط المنتجب الحسن بن علي المجتبى الله.



#### المبحث الثاني

أخلاقيَّة النبل والحلم عند الإمام الحسن المجتبي الله

ويقسم هذا المبحث على مطالب منها:

المطلب الأوَّل

## مفهوم النبل والحلم

النُبل: ويعرف لغةً: هو الفضل والذكاء والنبيل الشريف النجيب (٢٠)، وهو الذكاء والنجابة وأنبل بقومك أي أرفق بقومك (٢٠)، ويدلُّ على فضلٍ وكبر فيقال للفضل في الإنسان نُبل (٢٧)، وقيل: هو الفضل كمال الجسم ويقال للأمر نبله أي عدته ويهيَّأ لإتمام (٣٧).

وعُرِّف اصطلاحًا بأنَّه: طيب الحديث وحسن المقال (١٧١)، وسرور النفس بالأفعال العظيمة وابتهاجها بلزوم هذه السريرة (٥٧١)، كما عُرِّف بأنَّه: خُلُقٌ حميد، يتحليَّ صاحبه بالذَّكاء والنَّجابة في ذاته، والفضل والرِّفق في تعامله مع النَّاس، مع حذْق في الرَّأي والعمل (٢٧١).

أمَّا الحلم: لغةً: فهو الأناة وضبط النفس والعقل (٧٧)، قال الجرجاني: الحلم هو الطمأنينة عند سورة الغضب، وقيل تأخير مكافئة الظالم (٨٧٠).

أمّا الحلم اصطلاحًا: فقد عرّفه الراغب الأصفهاني بأنّه ضبطُ النفس والطبع عن هيجان الغضب مع القدرة على ذلك، وهذا الغضب مع القدرة على ذلك، وهذا الخضب مع القدرة على ذلك، وهذا الحال محمودة ما لم تؤدّ إلى ثلم جاه أو فساد سياسة، وهي بالرؤساء والملوك أحسن؛ لأنّهم أقدر على الانتقام من مغضبيهم (١٠٠).

وقال النراقي: هو طمأنينة النفس بحيث لا يحركها الغضب بسهولة ولا يزعجه المكروه بسرعة (١٨). النبل والحلم في القران الكريم وأحاديث النبي

## والأئمَّة المعصومين على

لقد حثّنا القرآن الكريم والسنة النبوية وما وردعن الأئمَّة الله على التحلي بمكارم الأخلاق وتجنب رذائلها؛ بل من صفات المؤمن أن يكون حليمًا لين العريكة سمحًا سخيًا طيب القلب متنزهًا عن ردِّ السيئة بمثلها، وقد مدح الله تعالى نبيَّه لحسن خلقة، فقال عنه:

١٨٦

﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقِ عَظِيمٍ ﴾ (القلم: ٤)، وقال تعالى: ﴿ فَبِهَا رَحْمَةٍ مِنَ اللهِ لِنْتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظًّا غَلِيظَ الْقَلْبِ لَا نَفَضُّوا مِنْ حَوْلِكَ ﴾ (آل عمران: ١٥٩)، وقال الراغب الأصفهاني في بيان معنى الحلم في قولة تعالى: ﴿ أَمْ تَأْمُرُهُمْ أَحْلَامُهُمْ بَهِذَا ﴾ (الطور: ٣٢) (أَحْلَامُهُمْ ) أي: عُقولُهُم، معنى الحلم بمعنى: العقل أي الإحكام وضبطُ النفس، وحَلُم، أي: ضبط نفسهُ وسيطر عليها (٢٨٠)، وقال تعالى عن نبيّه إبراهيم الله ﴿ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ لَلِيمٌ أَوَّاهُ مُّنِيبٌ ﴾ (هود: ٥٧)، وملهم الأخلاق والفضائل هو رسول الإنسانيّة والسلام نبينا الأكرم مَن الذي بعثه الله رحمة للعالمين "إنَّا بُعثتُ لأمّهُمْ مكارم الأخلاق الأخلاق الرفيعة قد ساد على العرب والعجم، وقرّ له المخالف والموالف والمحب والمبغض.

وقد تظافرت الأحاديث الشريفة في الحثّ على التحلي بمكارم الأخلاق كالحلم والنبل والصفح، ومن يتحلّى به فقد وعد بالمغفرة والرضوان ومجاورة الملك المنان، كما في الحديث عن النبي عَلَيْ قال: "من كفّ غضبه عن الناس كفّ الله تبارك وتعالى عنه عذاب يوم القيامة "(١٨٠)، وقال عَلَيْ: "بعثت للحلم مركزًا، وللعلم معذبًا، وللصبر مسكنًا "(١٨٠)؛ بل إنّ بالحلم يبلغ الرجل درجة الصائم القائم حيث ورد عنه عَلَيْ: "إنّ الرجل المسلم ليدرك بالحلم درجة الصائم القائم".

وعن أمير المؤمنين ولله قال: "الحلم عنوان الفضل (النبل)، والحلم زين الخلق "(١٠٠٠)، ولا يتصور بعض الناس أنَّ عدم رد الشتم أو الإساءة موضع ضعف؛ بل هو بمثابة الإهانة والعقاب له، ورضا وقرب من الرحمن، وسخط وطرد للشيطان، وأنَّ صاحب الخلق له الدرجة والمنزلة الرفيعة، وله من الأجر كما للمجاهد في سبيل الله، فعن أبي عبد الله الله قال: "إنَّ الله تبارك وتعالى ليعطى العبد من الثواب على حسن الخلق كما يعطى المجاهد في سبيل الله "(٨٨٠).

الحلم والنبل في منظور الإمام الحسن اللي

ورد ذكر الأخلاق الفاضلة كالحلم والنبل والصفح على لسان أبي محمَّد الحسن المجتبى الله في مواضع كثيرة وترجمها بتعامله مع الناس ومع مجتمعه بأطيافه كافَّة واختلاف مذاهبه، ومن أحاديثه في هذا الجانب قولة: "لو شتمني أحد في إحدى أذني، ثمَّ اعتذر في الأخرى لقبلت "(٨٩)، وخطب



يومًا بالكوفة فقال: اعلموايا أهل الكوفة أنَّ الحلم زينة، والوفاء مروءة، والعجلة سفه..."(٩٠)، وسأله الإمام علي الملاعن الحلم؟ فقال الإمام الحسن الملاة: "كظم الغيظ، وملك النفس"(٩١).

وقد شهد للإمام الحسن الله بالحلم حتَّى الذين لا يقرون له بالإمامة، فقد روي أنَّ

رجلًا قال للحسن البصري (٩٢): يا أبا سعيد! أ معاوية أحلم أم الحسن؟ قال: بل الحسن، فقال: إنَّا أعني معاوية الذي كان أمير المؤمنين؟ فقال: وهل كان ذلك إلَّا حمارًا نهاقًا؟ (٩٣).

كذلك اعتراف مروان بن الحكم بسعة حلم الإمام الحسن اللي وعظمته كما في الرواية – التي يأتي ذكرها مفصّلًا فيما بعد – لما مات الحسن بن علي، وأخرجوا جنازته حمل مروان سريره، فقال له الحسين: أتحمل سريره؟ أما والله لقد كنت تجرعه الغيظ، فقال مروان: إنّي كنت أفعل ذلك بمن يوازن حلمه الجبال(٩٤).

#### المطلب الثاني

أشكال النبل والحلم عند الإمام الحسن المجتبى طلخ

اتَّخذ النبل والحلم عند الإمام الحسن الله أشكالًا متعدِّدة يمكن تقسيمها إلى عدَّة أمور، وهي على النحو الآتي:

أوَّلًا / حلمه ونبله اتِّجاه أعدائه ومبغضيه:

١٨٨

المروانية الملعون على لسان النبي الخاتم (٩٩) على ابن الطريد مروان بن الحكم، فعن عمير بن إسحاق قال: كان مروان أميرًا علينا، فكان يسبُّ عليًّا كلِّ جمعة على المنبر وحسن يسمع فلا يرد شيئًا، ثمَّ أرسل إليه رجلًا يقول له: بعلي وبعلي وبعلي وبك وبك وما وجدت مثلك إلَّا مثل البغلة يقال لها من أبوك، فتقول أمي الفرس، فقال له الحسن ارجع إليه فقل له: إنِّي والله لا أمحو عنك شيئًا ممَّا قلت بأن أسبَّك؛ ولكن موعدي وموعدك الله، فإن كنت صادقًا جزاك الله بصدقك وإن كنت كاذبًا فالله أشد نقمة (١٠٠٠)، وفي تلك الرواية دلائل عدَّة منها:

١- ورد في الرواية أنَّ مروان كان أميرًا وواليًا عليهم، فهل الوالي وضيفته السب والشتم؟ أم إثارة الفتن والعنصرية؟ لكن يبدو أنَّ الحكام الذين غصبوا حقَّ آل محمَّد، وتربَّعوا على عرش الدولة الإسلاميَّة يشعرون بعقدة نقص، وأنَّ هناك أسرة هم أولى بالحكم وأحق به من غيرهم، لذا من شدَّة خوفهم من جهة وتمسُّكهم بالحكم والسلطة من جهة أخرى، فقد شرعوا بكلِّ ما أتوا من قوَّة في سبيل تفريق الناس عن أهل البيت عن وتشويه صورتهم واستغلال التجمعات الدينيَّة لسبِّهم، وكان سب أمير المؤمنين الملِي في مقدمة ما قاموا به.

٢- أنَّ سكوت حليم آل البيت الإمام الحسن الله عن مروان هو بحدً نفسه إهانة له واستصغارًا لشخصه وتنزُّ هًا عنه، لذا عندما رأى مروان سكوته عنه بعث رجل يسبُّه مباشر؛ لكنَّه كذلك فوجئ بالرد، ولم يقابل السيئة بالسيئة ليكون مصداقًا أمير البلغاء والمتكلمين علي بن أبي طالب الله إذ قال: "دع شاتمك مهانًا ترض الرحمن، وتسخط الشيطان، وتعاقب عدوك، فو الذي فلق الحبَّة وبرأ النسمة ما أرضى المؤمن ربَّه بمثل الحلم، ولا أسخط الشيطان بمثل الصمت، ولا عوقب الأحمق بمثل السكوت عنه "(١٠١).

وفي رواية أخرى: أنَّه كان بين الحسن بن علي ومروان كلام فأقبل عليه مروان فجعل يغلظ له وحسن ساكت، فامتخط (١٠٢) مروان بيمينه، فقال له الحسن: ويحك: أما علمت أن اليمين للوجه والشال للفرج؟ أف لك!! فسكت مروان (١٠٣).

وهنا الإمام الله يؤسِّس قاعدة للتسامح والعفو ونبذ عقدة الحقد والتحامل على الآخرين، وعدم الرد بالمثل وترك السباب والشتم، فالله تعالى نهانا عن سبِّ حتَّى الذين يدعون من

دونه قال تعالى: ﴿ وَلا تَسُبُّوا الَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ فَيَسُبُّوا الله عَدْوًا بِغَيْرِ عِلْم ﴾ (الأنعام: ١٠٨)، فالإمام الحسن الله قادرًا على ردعه؛ لكنَّه لا ينزل لهكذا مستوى من التدني ولانحطاط في السبِّ والشتم، ولا يرد إلَّا بها تجود به نفسه من العفو والحلم والنبل؛ ليكون مصداقًا لقول جدِّه المصطفى عَلَيْ : "إن امرؤ عيرك بها فيك فلا تعيره بها فيه "(١٠١٠)، أما عن اللذان يسبُّ بعضهها بعضًا فقد وصفهم عَلَيْ بالشيطانين؛ إذ قال: "المتسابان شيطانان يتهاتران"(١٠٠٠).

#### حلمه يوازن به الجبال

روي أنَّه لما مات الحسن بن علي الله وأخرجوا جنازته حمل مروان سريره، فقال له الحسين: أتحمل سريره؟ أما والله لقد كنت تجرعه الغيظ، فقال مروان: إنِّي كنت أفعل ذلك بمن يوازن حلمه الجبال (١٠٦).

إِنَّ هكذا اعتراف (۱۰۷) من عدو لدود لآل البيت عامَّة وللإمام الحسن خاصَّة يدلُّ على القلب الكبير والحلم العظيم الذي كان يحمله الإمام الحسن المسلم ليجابه به أذى هؤلاء وما جرعوه من الغيض؛ لكن ابن الحكم صدق بذلك الوصف عندما قال يوازن حلمه الجبال. الله يعلم حيث يجعل رسالته

عن عاصم بن المصطلق قال: دخلت المدينة فرأيت الحسن بن علي فأعجبني سمته وأثارني ما كان في صدري على أبيه من البغض، فقلت: أنت الحسن بن علي بن أبي طالب؟ قال: نعم، فبالغت في شتمه وشتم أبيه، فنظر إليَّ نظرة عاطف رؤف، وقال: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم بسم الله الرحمن الرحيم ﴿خُذِ الْعَفْوَ وَأُمُرْ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الجُاهِلِينَ ﴾.. فقرأ إلى قوله: ﴿فَإِذَا هُمْ مُبْصِرُونَ ﴾ (الأعراف: ١٩٩-٢٠١)، ثمَّ قال: استغفر الله لي ولك، أنت لو استعنتنا لأعناك، ولو استرشدتنا لأرشدناك، قال: فندمت على ما كان مني، فقال: "﴿لا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ الْيُومَ يَغْفِرُ اللهُ لَكُمْ وَهُو أَرْحَمُ الرَّاحِينَ ﴾" (يوسف ٩٢)، أمن أهل الشام أنت؟ قلت: نعم قال: حيَّاك الله وبيَّاك، انبسط لنا في حاجتك تجد أفضل ظنَّك إن شاء الله، قال عاصم: فضاق علي الأرض بها رحبت وودت أنها ساخت بي وذهبت عنه وما أحد على وجه الأرض أحب إلى منه ومن أبيه (١٠٠٠)، وأهم ما نلاحظه على الرواية ما يلي:

190

١- نتعلم درسًا أخلاقيًا من الإمام الحسن الله بعدم الرد بالمثل لمن يسيء لنا؛ بل الحلم والصفح والعفو أبلغ في الرد ونيل المراد.

٢-عندما سمع الإمام ﷺ كلام الشامي البذيء من لعن وشتم، لنتساءل هل رد عليه بالمثل؟ هل قابلة بها يكره؟ كلا؛ بل استقبله أبو محمَّد (صلوات الله عليه) بنظرته الرحيمة العطوفة، وعندما علم به من أهل الشام رحَّب به، ثمَّ تلا علية الآيات الدالة على العفو وبذلك امتصَّ غضبه.
 ٣- بسبب صدق ما رأى الشامي من كلام الإمام ﷺ فقد ضاقت به الأرض ذرعًا، وتمنَّى أنَّ الأرض ساخت به، ثمَّ انصرف وما أحد على وجه الأرض أحب إليه من الإمام الحسن وأبيه إلله.
 ٤- كان هدفه ﷺ إشاعة التسامح ونبذ حقد الحقد والكراهية والدعوة للعفو والصفح والنبل، وعدم الرد بالمثل، وبتلك المبادئ يتحول ولاء المبغض والمعاند إلى محبِّ وموالى.

هكذا كان الله مثالًا للإنسانيَّة الكريمة، ورمزًا للخلق العظيم لا يثيره الغضب ولا يزعجه المكروه، قد وضع نصب عينيه قوله تعالى: ﴿ ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ للكروه، قد وضع نصب عينيه قوله تعالى: ﴿ ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَانَّهُ وَلِيُّ حَمِيمٌ ﴾ (فصلت ٣٤)، وقد قابل جميع ما لاقاه من سوء وأذى ومكروه من الحاقدين عليه بالصبر والصفح الجميل... لقد كان الإمام كجده الرسول الأعظم على في سعة حلمه، وعظيم أخلاقه، وصفحه عمن أساء إليه، وقد روى التأريخ بوادر كثيرة من أخلاقه دلَّت على أنَّه في طليعة المسهمين في بناء الأخلاق والآداب في دنيا العرب والمسلمين (١٠٠٠)، كذلك روي أنَّه شتم رجل يومًا الحسن بن علي الله في شتمه، وقال به الحسن: أمَّا أنت فلم تبق شيئًا، وما يعلم الله أكثر (١١٠٠). يبدو أنَّ بني أميَّة قد أشاعوا قضيَّة السباب والشتم، ومن يريد أن يتقرب إليهم فإنَّه يبالغ بسبّ آل محمَّد هم لذا فالإمام المجتبى الله عمل على إشاعة العفو والتسامح والأخلاق بني أميَّة وأعوانهم.

#### حلمه وعفوه على أعدائه بعد شهادته

ورد من ضمن وصايا الإمام الحسن لأخيه الحسين الله المملني إلى قبر جدِّي رسول الله علا فألحدني إلى جانبه، فإن منعت من ذلك فبحق جدك رسول الله وأبيك أمير المؤمنين وأمك فاطمة، وبحقي عليك إن خاصمك أحد فردني إلى البقيع فادفني فيه ولا تهرق فيَّ محجمة دم"(١١١١) ... فان



أبت عليك الامرأة فأنشدك الله بالقرابة التي قرب الله عز وجل منك، والرحم الماسة من رسول الله أن تهريق في محجمة من دم (١١٢٠)، وفي رواية قال: "ما أحب أن يقتل برئ بي "(١١٣٠)، وأهم ما يتضح لنا من الروايات الأمور التالية:

١-إنَّ أعداء الإمام الحسن الله قد شملهم عفوه وحلمه حتَّى عند رحيله من الدنيا.

٢-شدَّة تقواه وورعه في دين الله؛ إذ أوصى أن لا يراق بسببه حتَّى محجمة دم.

٣-تدل تلك الروايات على انحطاط وخسّة اعداء آل بيت النبي الله ونذالتهم من جهة وسمو ورفعة أخلاق أهل البيت الله من جهة أخرى، فهم في حالة من الحزن والمصاب بفقد سيدهم ونقيبهم، "وقد بكى على حسن بن علي بمكّة والمدينة سبعًا النساء والرجال والصبيان...مكث الناس يبكون على حسن بن علي سبعًا ما تقوم الأسواق"(١١٤)، وفي هذه الظروف والأجواء المشحونة بالهم والحزن يُمنع سبط النبي من دفنه بجوار جده (١١٥)، ويُتطاول على نعشه الطاهر؟ فهل يجازى هكذا؟!!

# ثانيًا/ حلم الإمام الحسن الله ونبله اتِّجاه رعيته:

إنَّ الأقوام التي عاش معهم الإمام الحسن الله وأصبحوا تحت إمرته هم أنفسهم الذين جرَّعوا أمير المؤمنين الله الغصص، وأدخلوه في المحن وملأوا قلبه قيحًا وصدره غيظًا، وخالفوا له أمرًا حتَّى قال في أحد خطبه: "لقد ملأتم قلبي قيحًا، وشحنتم صدري غيظًا... وأفسدتم علي رأيي بالعصيان والخذلان "(١١١)، فلا غرابة أن نجدهم يتجرؤوا على الإمام الحسن الله ويخالفوا أمره؛ لكنَّه قابلهم بالحلم والعفو والتسامح، ولم يرد عليهم بالمثل كها سنرى فيها يلي:

حلمه ونبله لمن ثار عليه

#### وطعنه بفخذه

ذكر المؤرخون الأحداث التي سبقت صلح الإمام الحسن الله ومعاوية ابن أبي سفيان، وما جرى فيها من أمور؛ إذ كان للإمام الله دور كبير في احتواء الفتنة وحقن الدماء، وكان موقفه موقف الرجل الحليم ذو الخلق العظيم، فعندما بدأت بوادر الصلح افتتح كلامه بمحبته لهم

197

(194

وعدم حمل الضغائن ولا سوء؛ إذ قال: "وما أصبحت محتملًا على مسلم ضغينة، ولا مريد له بسوء ولا غائلة (۱۱۱) ألا وإنَّ ما تكرهون في الجهاعة خير لكم حَمَّا تجبون في الفرقة، ألا وإنِّ ناظر لكم خيرًا من نظركم لأنفسكم، فلا تخالفوا أمري، ولا تردوا علي رأيي غفر الله لي ولكم...قالوا: نظنه يريد أن يصالح معاوية، ويكل الأمر إليه، كفر والله الرجل! ثمَّ شدوا على فسطاطه (۱۱۱)، فانتهبوه حتَّى أخذوا مصلاه من تحته، ثمَّ شد عليه عبد الرحمن بن عبد الله بن جعال الأزدي، فنزع مطرفه عن عاتقه، فبقي جالسًا متقلِّدًا سيفًا بغير رداء... ثمَّ قام إليه رجل من بنى أسد، ثمَّ من بنى نصر بن قعين، يقال له جراح بن سنان، وبيده معول فأخذ بلجام فرسه، وقال: الله أكبر! يا حسن أشرك أبوك، ثمَّ أشركت أنت وطعنه بالمعول (۱۱۱)، فوقعت في فخذه، فشقته حتَّى بلغت أربيته، وسقط الحسن اللهُ إلى الأرض بعد أن ضرب الذي طعنه بسيف كان بيده، واعتنقه، فخرا جميعًا إلى الأرض... واشتغل الحسن المنه بنفسه يعالج جرحه (۱۲۰۰).

وأهم ما يلاحظ على الرواية الأمور التالية:

١-أنَّ جيش الإمام الحسن الله خليط من فرق عدة، ولم يكونوا من شيعته الخلص، وإلَّا هل يعقل أحد من مقربيه يريد قتله؟ أو يطعنه بمعول!!

Y-نستدل من تلك الرواية أنَّ حكم أهل البيت الله لم يكن حكم تجبر وطغيان واستبداد؛ بل العكس من ذلك وهو حكم حرية التعبير عن الرأي وقبول الانتقاد برحابة صدر ويكون الرد عليه في محله، وهذا لا نجده إلَّا في حكومة أهل البيت الله فالحكومات التي سبقتهم وتلتهم تميزت بالتجبر والطغيان على الرعية والتسلط على رقاب المسلمين، ومن أقرب الأمثلة على ذلك ما روي عن الوليد بن عبدالملك أنَّه جلس على المنبر يوم الجمعة حتَّى اصفرَّت الشمس، فقام إليه رجل فقال: ...إنَّ الوقت لا ينتظرك، وإنَّ الربّ لا يعذرك، قال: صدقت: ومن قال مثل مقالتك، فلا ينبغي له أن يقوم مثل مقامك، من هاهنا من أقرب الحرس يقوم الله فض ب عنقه "(١٢١).

٣-أنَّ ذلك لا يدلُّ على ضعف الإمام الحسن الله وعجزه عن ردع أمثال هؤلاء، فهو من تلك الذرية التي قال عنها رسول عليه: "لو ولد أبو طالب الناس كلهم لكانوا شجعانا"(١٢٢)،

وكذلك معه أخوته وأبنائه وأهل بيته فبإمكانهم تأديب أولئك وردعهم، لكن يأبى حليم آل البيت إلَّا أن يغض الطرف عنهم ولم يرد عليهم، ولا أمرَ أن يُرد عليهم أحد بالمثل.

3-يتَضح لنا عمَّا سبق أنَّ الإمام الحسن الله قد مرت عليه مآسي وهموم وخذلان جيشه، وتقلب أهواء رعيَّته كالأحداث التي عصفت بالأمَّة زمن أمير المؤمنين الله، وكأخيه سيد الشهداء الإمام الحسين الله، ولم يفسح له في الحكم؛ لكي يحقُّ الحق وتتنعم بلاد المسلمين بالأمن والأمان والرفاهية والاطمئنان؛ لكنهم أشغلوه بفتن وتشتت الأهواء وعدم استقرار حالت دون ذلك!!

# حلمه ونبله اتِّجاه تأنيب صحابته واعتراضهم عليه

روي أنّه: أتى مالكُ بن ضَمُرة (١٢٢) الحسنَ بن علي الله فقال: السلامُ عليك يا مُسَخّم وجوهِ المؤمنين! قال: "يا مالك لا تَقلْ ذلك، إنّي للّا رأيتُ الناسَ تركوا ذلك إلّا أهله، خَشِيتُ أن تُجْتَثُوا عن وجه الأرض، فأردتُ أن يكون للدّين في الأرض ناعي" فقال مالك: بأبي أنت وأمّي، "﴿ فُرّيّةً بَعْضُهَا مِن بَعْضٍ ﴾ "(١٢٤) (ال عمران ٣٤)، يبدوا أنّ الاشاعات التي أثيرت داخل معسكر الإمام الحسن الله، وقلة الوعي وعدم التسليم المطلق للمعصوم جعلت اعتراضات وردود واستنكار؛ لما قدم عليه من مصالحة معاوية، لذا فمجرد تذكيرهم بأهداف الصلح وعدم الرد عليهم بالمثل يندموا على ما قالوه.

وقال ابن أعثم الكوفي: دخل عليه سفيان بن الليل البهمي، فقال له: السلام عليك يا مذل المؤمنين، فلقد جئت بأمر عظيم، هلا قاتلت حتَّى تموت ونموت معك! فقال له الحسن: يا هذا! إنَّ رسول الله عليه لم يخرج من الدنيا حتَّى رفع له ملك بني أميَّة، فنظر إليهم يصعدون منبره واحدًا بعد واحد، فشقَّ ذلك عليه، فأنزل الله تعالى في ذلك قرآنًا فقال: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ \*وَمَا أَدْرَاكَ مَا لَيْلَةُ الْقَدْرِ \* لَيْلَةُ الْقَدْرِ خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ \* (القدر ١-٣)، إنَّ ليلة القدر خير من ألف شهر من سلطان بني أمية (١٢٥)، أخرجه الترمذي عن الحسن بن علي الله قال القاسم بن الفضل الحداني: فعددناها فإذا هي ألف شهر، لا تزيد يومًا ولا تنقص يومًا (١٢١). إنَّ هؤلاء لم تكن لهم رؤية عن مصلحة الأمَّة، ولم يعوا المصلحة والفتح الذي حققه الحسن السبط

الله من صلحه، والواجب عليهم التسليم المطلق لإمامهم كما في قولة تعالى: ﴿وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾ (الأحزاب ٥٦)، إلا أنَّهم اعترضوا وجادلوا وأنَّبوا إمامهم وأحرجوه ببعض الكلمات الجارحة؛ لكنَّه الله بسعة صدره وواسع حلمه وفيض نبله تقبل ذلك وأجابهم كلاً بحسب فهمه.

# عفوه وحلمه اتِّجاه قتلته

وردت عدَّة روايات في سبب شهادة الإمام الحسن السبط الله وأنَّه تعرض للقتل في أكثر من مرَّة ؛ إذ دسَّ له السُّمَّ مرارًا وتكرارًا، وفي المرَّة الأخيرة التي أدَّت إلى شهادته كان السمُّ من زوجته جعدة بنت الأسعث بدوافع خارجيَّة (۱۲۷)، ولنتساءل عن موقفه وردَّت فعله وكيف قابلهم، فقلا روى الأميني: أنَّه سُقي السم مرارًا كثيرًا فأفلت منه، ثمَّ سقي المرة الأخيرة فلم يفلت منها... سقي الحسن مرارًا وفي الآخرة مات فإنَّه كان يختلف كبده، فلمَّا مات أقام نساء بني هاشم عليه النوح شهرا (۱۲۸)، ودخل عليه الإمام الحسين الله يعوده فقال له الحسن: يا أخي إنِّي سُقيت السمَّ ثلاث مرات فلم أُسق مثل هذه، فقال الحسين: ومن سقاك يا أخي قال: وما سؤالك عن ذلك أتريد أن تقاتلهم؟ قال نعم قال: إن يكن الذي أظنُّ فالله أشدُّ بأسًا وتنكيلًا، وإن لا يكن فها أحب أن يقتل بي بريء، أكِلهم إلى الله تعالى (۱۲۹)، وفي رواية المفيد وابن شهر اشوب أنَّه الله قال: يا أخي أي مفارقك ولاحق بربي، وقد سُقيت السمّ ورميت بكبدي في الطشت، وإنَّني لعارف بمن سقاني، أن ين دهيت وأنا أخاصمه إلى الله عزَّ وجلً، فقال له الحسين: ومن سقاكه؟ قال: ما تريد به؟ أتريد أن تقتله؟ إن يكن هو هو فالله أشد نقمة منك، وإن لم يكن هو فها أحب أن يؤخذ بي برئ فبحقي عليك أن تكلمت في ذلك بشيء، وأنتظر ما يحدث الله فيَّ (۱۳۰۰)، وفي رواية قال لأخية الحسين فبحقي عليك أن تكلمت في ذلك بشيء، وأنتظر ما يحدث الله فيَّ (۱۳۰۰)، وفي تلك الرواية عدَّة دلائل:

1-أنَّ الإمام الحسن المسلم والمحن قد سقي السم في أكثر من مرَّة، فلم يكشف عنه ولا أخبر أحدًا عمَّا جرى عليه إلَّا في المرة الأخيرة التي أدت إلى شهادته، وهذا يدلُّ على كثرة محاولات الأعداء في القضاء عليه وتجرعه لمرارة السُّم والآلام من جهة وكتمان أمره وعدم شكايته لأحد من جهة أخرى؛ لأنَّ كتمان المرض والمصيبة من الأمور التي أكَد عليها رسولنا الكريم عليها في أحاديث عدَّة منها قولة: "ثلاثة من كنوز البر،

إخفاء الصدقة وكتمان المصيبة، وكتمان الشكوى، يقول الله عزَّ وجلَّ: ابتليت عبدي ببلاء، فصبر، ولم يشكني إلى عوّاده فأبدلته لحمًا خيرًا من لحمه، ودمًا خيرًا من دمه، وإن أرسلته أرسلته ولا ذنب له، وإن توفيته توفيته فإلى رحمتي "(١٣٢).

٢-أنَّ إصرار الإمام ﴿ إلى بعدم القصاص من قتلته والمطالبة بدمه الشريف هو استمرار على النهجة في العفو والصفح والنبل والحفاظ على أمن مجتمعه والدعوة للتعايش السلمي، وإلَّا فبإمكانه أن يسمح لإخوته بأخذ ثأره وله الحق بذلك، لكن يأبي إلَّا أن يكون مصداقًا لقولة تعالى: ﴿ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاصْفَحْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ المُحْسِنِينَ ﴾ (المائدة ١٣)، وقولة تعالى: ﴿ وَأَن تَعْفُوا أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى ﴾ (البقرة ٢٣٧).

# ثالثًا/ حلم الإمام الحسن الله وعفوه لمن استحق العقاب

لقد شمل عفو حليم آل البيت الإمام الحسن الله كل طبقات المجتمع فلقد رأينا حلمه على اعدائه ومبغضيه وكذلك عفوه ونبله لمن ساء الادب معه من رعيته... وفي هذا المطلب سنتناول عفوه وحلمه لـ ترك العقوبة والقصاص وكما يأتي:

#### وحلمه وعفوه لترك عقوبة

روي أنَّ غلامًا للإمام الحسن الله جنى جناية توجب العقاب عليه، فأمر به أن يضرب، فقال: يا مولاي ﴿وَالْعَافِينَ عَنِ فقال: يا مولاي ﴿وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ﴾ قال: قد عفوت عنك، قال: يا مولاي ﴿وَاللهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴾ قال: أنت حر لوجه الله، ولك ضعف ما كنت أعطيك (١٣٣)، وأهم ما يلاحظ على الرواية الأمور التالية:

١-رب سائل يسأل: إذا كان الإمام المن عرف بالحلم والعفو والنبل والتسامح حتَّى أصبحت ألقابًا من ألقابه (حليم آل البيت)، فلهاذا أمر بضرب الغلام؟ والجواب على ذلك هو أنَّ القصاص أوجدته الشريعة الإسلامية للحفاظ على بناء المجتمع وكيانه ولردع الجناة والعصاة، فلو ترك لهم الحبل على الغارب لعاثوا في الأرض الفساد؛ لذلك كان القصاص اصلاحًا لهم، فالذي يجني جناية يكون إصلاحه وتطهيره بإقامة عليه الفرائض والحدود؛ لذلك أمر أبو محمَّد الله بإقامة الحدعلى الغلام، قال تعالى: ﴿وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَاةٌ يَا أُولِي الْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ



تَتَقُونَ ﴾ (البقرة: ١٧٩).

٢-أنَّ الإمام طِيُّ أَقرَّ عليه الحد، ثمَّ عفى عنه! فحتَّى لو لم يتلوا عليه الغلام تلك الآية الكريمة لعفى عنه؛ لكنَّه أشعره بأنَّه من الكاظمين الغيض ومن العافين عن الناس ومن المحسنين؛ ليكون المُنُّ مصداقًا لقولة تعالى: ﴿وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظُ وَالْعَافِينَ عَنْ النَّاسِ وَاللهُ للمحسنين؛ ليكون اللهُ مصداقًا (آل عمران: ١٣٤).

٣-ببركات كريم أهل البيت المليخ فقد عفي عنه من القصاص وأُعتق ليصبح حرًّا وتضاعف عطاؤه، فقد شمله عفو الامام المليخ وحلمه وكرمه وإحسانه في آنٍ واحد، فقد روي عنه المليخ أنَّه قال: "من نفَّس كربة مؤمن فرَّج الله عنه كُرب الدُّنيا والآخرة، ومن أحسن أحسن الله إليه والله يحبُّ المحسنين" (١٣٤).

## حلمه ونبله لمن جلب الهم والحزن له

روي أنَّه كان للحسن بن علي الله شاة تعجبه، فوجدها يومًا مكسورة الرَّجل، فقال للغلام: من كسر رجلها؟ قال: أنا، قال: لم؟ قال: لأغمنَّك، قال الحسن: لأفرحنَّك، أنت حرُّ لوجه الله تبارك وتعالى، وفي رواية أخرى قال: لأغمن من أمرك بغمي، يعني أنَّ الشيطان أمره أن يغمَّه (١٣٥)، وأهم ما نستفيده من الرواية الأمور التالية:

١-أنَّ الإمام الحسن الله يمثِّل شعلة من المكارم والأخلاق، فلا يستفز ولا يفقد

توازنه عند أي أمرٍ يتعرض له؛ بل هو مثال للشخصيَّة المتزنة ذو الهيبة والوقار والسكينة، يمتلك نفسه عند الغضب مصداقًا لقول جدِّه المصطفى عَلَيَّة: "ليس الشديد بالصرعة، إنَّا الشديد الذي يملك نفسه عند الغضب "(١٣٦).

٢- نتعلم درسًا أخلاقيًّا من أبي محمَّد الله في مقابلة الإساءة بالإحسان والتجاوز بالعفو والغفران، ولكي نتأسًى بتلك الفضائل والأخلاق الكريمة (١٣٧)، ففي الرواية أنَّ الغلام أراد أن يجلب الهمَّ والحزن والغم للإمام الله الكون حدث العكس فقد قابله بالفرح وأسرهُ بالعتق، ليصبح من عبد مملوك إلى حرِّ طليق بفضل حليم آل البيت الحسن بن على المجتبى الله قال الإمام الصادق عن العفو: "... مَن لا يعفو عن بَشَرٍ مِثلِه كيف يَرجو عَفوَ مَلِكٍ جَبَّار..." (١٣٨).



#### الخاتمة

وفي ختام البحث تظهر لنا مجموعة من النتائج وهي على النحو الآتي:

١- إنَّ الكرم لأهميَّت معله الله تعالى اسمًا من أسمائه الحسنى، فقد تجلَّى ذلك عند أهل البيت الله عامَّة، وعند الإمام الحسن بن علي الله خاصَّة فقد كان يمتلك أسباب ومؤهلات منها ذاتية وهبات رانية، وأخرى وراثية من آبائه وأجداده الطاهرين، وكذلك من نشأته وتربيته في البيت العلوي الذي عرف بالزهد والكرم والإنفاق.

٢- بعد تشتُّت الأهواء والفتن التي عصفت بالأمَّة الإسلاميّة زمن الإمام الحسن الله فقد تطلّب الأمر منه أن يصلح الناس والمجتمعات بها يلائم متطلباتهم، فقد كان بني أميّة يشرون الذمم والضهائر والنفوس بثمن بخس والوعد والوعيد، لذا فقد حمل الله راية الإسلام وقيادة الأمّة، والحفاظ على كيانها بها يصلحها، فقد وجد الناس عند أهل البيت والإمام الحسن الله دفع الأموال وقضاء الحوائج من دون مقابل؛ بل وهو يعتذر عند البذل والإنفاق وأحيانًا يخجل من السائل، ويأمره بكتابة الحوائج برقاع وهذا ما وجدناه في منهجه.

٣- استطاع الإمام الحسن الله تحويل الولاء وتغيير النفوس والأهواء بحكمته وحنكته، وما بذله من العفو والنبل والتسامح فقد حول المبغض إلى محب والمعادي إلى موالي، والمخالف إلى موالف بتلك الأخلاق الفاضلة والتعامل الحسن، فبذل أموالًا وقضى حوائجًا لأولئك الذين يحملون الحقد والبغض له ولآبائه الطاهرين الله .

3. لقد جسَّد أبو محمَّد الله في تعامله مع أعدائه ومبغضيه كل معاني الحلم والصفح والنبل، فقد قابل أذيَّتهم له وإساءتهم بالإحسان وتجاوزهم بالصفح والغفران حتَّى أخجلهم بمعالي أخلاقه وجعلهم يصدعون بحلمه ويعترفوا بإمامته.

٥- أشاع مولانا الحسن الله بين أهل بيته وأصحابه ومجتمعه، وأوصل رسالة إلى البشرية جمعاء بنبذ الفرقة والشحناء والدعوة للتعايش السلمي والتغاضي عن السيئات للعيش بأمن وأمان وسلمًا وسلام. ٦- جسّد الإمام الحسن الله نضرة الدين الإسلامي الحنيف وتعامله مع الطبقة المحرومة في المجتمعات آنذاك، وهم طبقه العبيد (الرق) فقد كان يلبِّي دعوتهم ويجالسهم، وإذا أذنب فرد منهم يقابله بالعفو والتسامح، ثمَّ يعتقه ليصبح حرَّا ويجزل لهم بالعطاء.

191

#### -- ۱۲ الهو امش الا

- ١- إبراهيم أنس وآخرون، المعجم الوسيط، ص٧٨٤.
  - ٢ الجرجاني، التعريفات، ص١٥٤.
  - ٣- لويس معلوف، المنجد في اللغة، ص٦٨٢.
    - ٤- الجاحظ، تهذيب الأخلاق، ص٥٢.
- ٥- القاضي عياض، شفا بتعريف حقوق المصطفى، ج١٠ص١١١.
  - ٦- الحراني ،تحف العقول، ص ٢٢٥.
  - ۷- ابن عساكر ،تاريخ دمشق، ٩٥٠ .
  - ٨- أبو البقاء الكفوي ،كتاب الكليات ، ص٥٣.
    - ٩- الصفار، بصائر الدرجات، ج١، ص٥٥.
      - ١٠ المصدر نفسه، ص٥٦.
- ١١ الابطحى، الإمام الحسين في حديث الفريقين، ج٢، ص٦-٧.
  - ١٢ القرشي، حياة الإمام الحسين اللي ، ج١، ص٥٥.
  - ١٣ فلسفي، الطفل بين الوراثة والبيئة، ج١، ص٦٣.
  - ١٤ القرشي، حياة الإمام الحسين الله، ج١، ص٤٤.
- ١٥ ناصر مكارم الشيرازي، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ج٣،ص١٢٦.
- ١٦- البجير مي، تحفة الحبيب على شرح الخطيب، ج١، ص٥٥؛ الحلبي، السيرة الحلبية، ج١، ص٩٠.
  - ١٧ الحلبي، السيرة الحلبية، ج١٠ ، ص٠١.
  - ١٨ البحراني، حلية الأبرار، ج١، ص٢٩٣.
    - ۱۹ ابن عساكر، تاريخ دمشق، ص۲۰.
      - ٠٠- الخوارزمي، المناقب، ص٢٨١.
  - ٢١- ابن شهر اشوب، المناقب، ج٣، ص١٩٩.
- ٢٢- الصفوري، نزهة المجالس، ج ١، ص ٣٢٠؛ البحراني، عوالم العلوم، ج ١١، ص ٢٣٠؛ المرعشي، شرح إحقاق الحق، ج ١١، ص ٤٠١. + ٤٠١؛ القزويني، فاطمة الزهراء ﷺ من المهد إلى اللحد، ص ١٣٩.
  - ٢٣ السبحاني عصمة الأنبياء في القرآن الكريم، ج١، ص٢٥.
  - ٢٤ حسان محمود، مشاكل الأسرة بين الشرع والعرف، ص٧٨.
  - ٢٥ السبحاني، عصمة الانبياء في القران الكريم، ج١، ص٢٦.
- ٢٦-الطبري، بشارة المصطفى، ج ٣، ٢١٨ ٢٢؛ المجلسي، البحار، ج ٤٣، ص ٣٤؛ البحراني، عوالم العلوم، ج ١١، ص ٢٤٦ ٢٥٠.
  - ٢٧- البحراني، عوالم العلوم، ج ١١، ص ٢١١.
  - ٢٨- ابن شهر اشوب، المناقب، ج٣،ص١٨٤؛ المجلسي، البحار، ج٢٤، ص٤٤؟؛ المجلسي، عين الحياة، ج١،



ص١٢٣؛ القمي، منتهى الآمال، ج١، ص١٣٠؛ القمي، الأنوار البهية، ص٨٩.

٢٩ - القرشي، حياة الإمام الحسن بن على الله دراسة وتحليل، ج١، ص ٢٩٣ - ٢٩٤.

٣٠ - ابن عساكر، تاريخ دمشق، ص٠٥١؛ التستري، إحقاق الحق، ج٢٦،ص٥٤٥.

٣١ - الأشعث: هو ابن معدى كرب بن معاوية بن جبلة، وكان أبدًا أشعث الرأس؛ فغلب عليه...ارتد في ناس من كندة، فحوصر، وأخذ بالأمان، فأخذ الأمان لسبعين... كان على ميمنة الإمام على الله يوم صفين، ودخل على على في شيء فتهدَّده بالموت، فقال على: بالموت تهددني! ما أباليه، هاتوالي جامعة وقيدًا! ثمَّ أومأ إلى أصحابه، قال: فطلبوا إليه فيه، فتركه... عزله الإمام على عن أذربيجان، ودعاه إلى المدينة، فهم بالفرار في البداية، ثمَّ قدم المدينة بتوصية أصحابه، تزعَّم الأشْعَث التَّيّار الَّذي فرض التَّحكيمَ وفرض أبا موسى الأشْعَريّ على الإمام على، وعارض اختيارَ ابن عبّاس ومالك الأشْتَر حكَمين، وله يدُّ في نشوء الخوارج، كما كان له دور كبير في إيقاد حرب النَّهروان، سمّاه الإمام منافقًا ولعنه، وكان ابن ملجم يتردّد على داره، قال أبو الفرج الأصفهاني: وللأشعث ابن قيس في انحرافه عن أمير المؤمنين الله أخبار يطول شرحها، منها: جاء الأشعث إلى علمٌّ يستأذن عليه، فردَّه قنبر فأدمى الأشعث أنفه، فخرج على وهو يقول: مالي ولك يا أشعث...روى الكلينيُّ عن الإمام الصادق الله أنَّه قال: "إنَّ الأشعث بن قيس شرك في دم أمير المؤمنين الله وابنته جعدة سمَّت الحسن الله ومحمَّد ابنه شرك في دم الحسين الله "... أمَّا ابنه قيس بن الأشعث لعنه الله أخذ قطيفة الحسين عليه السلام فكان يسمَّى قيس القطيفة، وأمَّا ابنه محمَّد فتولى إلقاء القبض على مسلم بن عقيل بالكوفة، بعد أن آمنه زورا...وقال له: "لك الأمان لا تقتل نفسك"، ثمَّ غدر به، توفي الأشعث سنة أربعين، وزاد بعضهم: بعد على الله بأربعين ليلة ودفن في داره. وقيل: عاش ثلاثًا وستين سنة، قال الكوراني: الأشعث بن قيس الكندي كان رأس المنافقين في عهد علي الله، وتاريخه ملئ بالغدر والنفاق؛ للمزيد ينظر: الكليني، فروع الكافي، ج ٨، ص ١٦٧؛ المفيد، الإرشاد، ص١٤٨ - ١٤٩؛ أبو الفرج، مقاتل الطالبيين، ص٤٧ -٤٨؛ الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج٢، ص٣٨-٤٤؛ المجلسي، البحار، ج٤٤، ص١٤٢ -ج٥٤، ص٠٦؛ الأحمدي الميانجي، مكاتيب الأئمَّة، ج١،ص٢٢٧-٢٢٨؛ الكوراني، جواهر التاريخ،ج٣، ص٢١٩.

٣٢ - ابن عساكر، تاريخ دمشق ، ص١٤٨؛ ابن سعد، ترجمة الإمام الحسن، ص٥٥.

٣٣- هو مروان بن الحكم بن أبي العاص بن أميّة بن عبد شمس الأموي، قال بن كثير :أدرك النبي على، ولم يحفظ عنه شيئًا، وكان عمره ثماني سنين حين توفي النبي على، كان كاتبًا لعثمان بن عفان، ومن تحت رأسه جرت قضيّة الدار، وبسببه حصر عثمان فيها، وألح عليه أولئك أن يسلمه إليهم، فامتنع عثمان أشد الامتناع... وكان على الميسرة يوم الجمل، وهو الذي رمى طلحة بسهم في ركبته، فقتله وقد كان أبوه الحكم من أكبر أعداء النبي على، وإنّها أسلم يوم الفتح وقدم الحكم المدينة، ثمّ طرده النبي على إلى الطائف، ومات بها، ومروان كان أكبر الأسباب في حصار عثمان؛ لأنّه زوَّر على لسانه كتابًا إلى مصر بقتل أولئك الوفد، ولما كان متوليًا على المدينة لمعاوية كان يسبُّ عليًا كلَّ جمعة على المنبر، وقال له الحسن بن علي: لقد لعن الله أباك الحكم وأنت في المدينة لمعاوية كان يسبُّ عليًا كلَّ جمعة على المنبر، وقال له الحسن بن علي: لقد لعن الله أباك الحكم وأنت في على لسان نبيه، فقال: "لعن الله الحكم وما ولد"، ولما ولد دفع إلى رسول الله على ليدعو له فأبى أن يفعل، ثمَّ قال ابن الزرقاء هلاك عامَّة أمَّتي على يديه ويدي ذريَّته، روى ابن عساكر أنَّ أبا هريرة قال يوم يفعل، ثمَّ قال ابن الزرقاء هلاك عامَّة أمَّتي على يديه ويدي ذريَّته، روى ابن عساكر أنَّ أبا هريرة قال يوم



دفن الحسن بن علي: قاتل الله مروان، قال: والله ما كنت لأدع ابن أبي تراب أن يدفن مع رسول الله على وقد دفن عثمان بالبقيع... كان يوم الحرة مع مسرف بن عقبة يحرضه على قتال أهل المدينة...أمّا سبب هلاكه فإنّ أم خالد زوجته دبرت أمره فسمته، ويقال: بل وضعت على وجهه وهو نائم وسادة، فهات مخنوقاً، ثمّ إنّها أعلنت الصراخ هي وجواريها وصحن: مات فجأة وتوفي بدمشق لثلاث خلون من شهر رمضان سنة خمس وستين، وهو ابن ثلاث وستين. للمزيد ينظر: ابن كثير، البداية والنهاية، ج١١، ص٢٠٧ -١٤ ١٧ الذهبي سير أعلام النبلاء، ج٣، ص٢٧٦ - ٤٧٤ المزيد ينظر: ابن كثير، البداية والنهاية، ج١١، ص٢٠١ المنتن، ص٢٧. وستين، وهو ابن ثلاث وستين الله، ج١، ص١٩٤؛ ابن عساكر، ترجمة الإمام الحسن، ص١٧٠ الأبوزي، كتاب الفتن، ص٢٧. عسم الخوارزمي، مقتل الحسين الله، ج١، ص١٩٠؛ البن خلكان، وفيات الأعيان، ج٢، ص١٦؛ المجلسي، البحار، ج٣٤، ص١٥٠؛ المرعشي، شرح إحقاق الحق، ج١، ص١٥٠؛ المرعشي، شرح إحقاق الحق، ح١١، ص١٥٠؛ المرعشي، شرح إحقاق الحق، ح١٠، ص١٥٠؛ المرعشي، شرح إحقاق الحق، حاليم آل البيت، ص٩٠٠؛

٣٦- الشبلنجي، نور الأبصار، ج١، ص٢٤٧-٢٤٨؛ التستري، إحقاق الحق، ج٢٦، ص٤٤؟ المرعشي، شرح إحقاق الحق، ج٢٦، ص١٥١.

٣٧- الخضل: اللؤلؤ الجيد والدر الصافي كأنَّه قطرات الماء؛ ينظر إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، ص٢٤٢. ٣٨- راضي آل ياسين، صالح الحسن، ص٢٩؛ الصدر، أخلاق أهل البيت، ص٦١-٦٢.

٣٩- الطبرسي، مكارم الأخلاق، ص ٢٩٨.

• ٤ - أبو هارون العبدي :اسمه عهارة بن جوين عن تقريب ابن حجر، وفي تهذيب التهذيب ولسان الميزان، روى عن أبي سعيد الخدري وروى عنه : سفيان الثوري .للمزيد ينظر :الأمين، أعيان الشيعة، ج٢،ص • ٤٤؛ المزي، تهذيب الكهال، ج٤٤، ص ٥ ٩٠٠.

١١ - ابن عساكر، ترجمة الإمام الحسن الله ، ص ١٥١؛ موسى علي، حليم آل البيت، ص٨٢.

٤٢ - الطيلسان :كساء أخضر يلبسه الخواص من المشايخ والعلماء ؛ينظر لويس معلوف، المنجد، ص٦٩ ٥.

٤٣- القشيري، الرسالة القشيرية، ج٢، ص ٢٠٤؛ المجلسي، بحار الأنوار، ج٤٣، ص ٣٤١؛ راضي آل ياسين، صالح الحسن، ص ٢٨- ٢٩؛ المرعشي، شرح إحقاق الحق، ج ٢١، ص ١٣٩.

٤٤ - البيهقي، المحاسن والمساوئ، ج١،ص٤٧ -٤٤؛ راضي آل ياسين، صالح الحسن، ص٢٨.

٥٤ - الحراني، تحف العقول، ص٧٤٧.

٤٦ - الراوندي، الخرائج والجرائح، ج٢،ص ٦٨٩ ؛ الأربلي، كشف الغمَّة في معرفة الأئمَّة، ج٤، ص٨٩ ؛ المجلسي، البحار، ج٠٥،ص ٢٥٨.

٤٧ - المجلسي، البحار، ج٥٧، ص١٢٧.

٤٨ - الزرندي الحنفي، نظم درر السمطين، ص١٩٦ - ١٩٧؛ التستري، أحقاق الحق، ج٢٦، ص٤٤؛ المرعشي، شرح إحقاق الحق، ج٢٦، ص١٤١.

٤٩ - موسى على، حليم آل البيت، ص٧٧.



- ٥٠ الشبلنجي، نور الابصار، ج١،ص٤٦؛ التستري، أحقاق الحق،ج٢٦،ص٥٤٥.
  - ٥١ أبي نعيم، حلية الاولياء، ج٢، ص٣٨؛ المجلسي، البحار، ج٤٣، ص٩٤٩.
    - ٥٢ النراقي، جامع السعادات، ص٥٢ ٣٠.
      - ٥٣ الكليني، فروع الكافي، ج٤، ص٠٢.
    - ٥٤ النووي، المجموع شرح المهذب، ج٥ ،ص٧٧٥.
  - ٥٥ الحائط: البستان ؛ ينظر: إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، ص٧٠٨.
    - ٥٦-المرعشي، شرح إحقاق الحق، ج١١، ص١٤٥.

٧٥- أنس بن مالك: هو النضر بن ضمضم... بن عدي بن النجار، الإمام، المفتي، المقرئ، المحدث، راوية، خادم رسول الله على كان يقول: قدم رسول الله على المدينة وأنا ابن عشر، ومات وأنا ابن عشرين، لقيه الحجاج فقال له: يا خبيث، جوال في الفتن، مرة مع علي، ومرة مع ابن الزبير، ومرة مع ابن الأشعث، أما والذي نفسي بيده، لأستأصلنك كها تستأصل الصمغة، ولأجردنك كها يجرد الضب، قال ابن ابي الحديد عند ذكر المخالفين: إنَّ عدَّة من الصحابة والتابعين والمحدثين كانوا منحرفين عن علي إلى قائلين فيه السوء، ومنهم من كتم مناقبه وأعان أعداءه ميلًا مع الدنيا، وإيثارًا للعاجلة، فمنهم أنس بن مالك، ناشد علي الناس في رحبة القصر - أو قال رحبة الجامع بالكوفة أيكم سمع رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يقول: (من كنت مولاه فعلي مولاه) ؟ فقام اثنا عشر رجلًا فشهدوا بها، وأنس بن مالك في القوم لم يقم، فقال له: يا أنس، ما يمنعك أن تقوم فتشهد، ولقد حضرتها! فقال: يا أمير المؤمنين، كبرت ونسيت، فقال: اللهم إن كان كاذبًا فارمه بها بيضاء لا تواريها العهامة قال طلحة بن عمير: فو الله لقد رأيت الوضح به بعد ذلك أبيض بين عينيه. مات سنة ثلاث وتسعين وعمره مائة وسبع سنين؛ للمزيد ينظر: الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج٣٠، ص٣٩٦ - ٤٠٤؛ ابن أبي الحديد المعتزلي، شرح نهج البلاغة، ج٤، ص٤٧.

٥٨- ابن شهر اشوب، المناقب، ج٣،ص١٨٣؛ الاربلي، كشف الغمة، ج٢،ص٢١؛ التستري، إحقاق الحق، ج٢٠، ص٢٤١؛ التستري، إحقاق الحق، ج٢٦، ص٢٢٩؛ المرعشي، شرح إحقاق الحق، ج١١، ص ١٤٩.

٥٩ - البخاري، صحيح البخاري، ص١٢٧.

• ٦- التواضع: وهو انكسار للنفس يمنعها من أن يرى لذَّاتها مزية على الغير؛ ينظر: النراقي، جامع السعادات، ج١، ص ٢٣٦.

٦١- التستري، إحقاق الحق، ج٢٦، ص٥٧، ووردت بألفاظ مختلفة: ابن شهر آشوب، المناقب،

ج٣، ص١٨٧؛ المجلسي، بحار الأنوار، ج٤٧، ص٥٥، راضي آل ياسين، صلح الحسن، ص٨٨.

٦٢ - القرشي، حياة الإمام الحسن اللير، ج١، ص٢٩١.

٦٣ - الهيثمي، مجمع الزوائد، ج١٠ ، ص ٢٢٩.

37- عبدالله بن عباس : هو حبر الأمة، وفقيه العصر، وإمام التفسير أبو العباس عبد الله، ابن عم رسول الله يَلَيُ مولده بشعب بني هاشم قبل عام الهجرة بثلاث سنين، صحب النبي يَلَيُ نحوًا من ثلاثين شهرًا، قال :مسح النبي يَلِيُ رأسي، وقال بحقة" اللهم علمة الحكمة وتأويل القرآن...اللهم بارك فيه"...كان من تلامذة



الإمام علي الله المسترة، توفي بالطائف سنة ٦٨هـ وكان عبدالله بن الزبير نفاه إليها لرفضه بيعته، وصلى الإمام علي واليًا على البصرة، توفي بالطائف سنة ٦٨هـ وكان عبدالله بن الزبير نفاه إليها لرفضه بيعته، وصلى عليه محمَّد بن الحنفية (رضوان الله عليه) وقال في حقه: اليوم مات رباني هذه الأمة؛ للمزيد ينظر: البرقي، رجال البرقي، ص ٣٣٠؛ الذهبي سير أعلام النبلاء، ج٣، ص ٣٣٢ - ٢٤١؛ ابن عبد البر، الاستيعاب في معرفة الأصحاب، ص ٩٣٣ - ٩٣٩.

٦٥ - الطبرسي، مكارم الأخلاق، ص٩.

٦٦- أبو طالب المكي، قوت القلوب في معاملة المحبوب، ج٢،ص٣١٢.

٦٧ - ابن عساكر، تاريخ دمشق، ص١٤٧ - ١٤٨؛ التستري، إحقاق الحق، ج٢٦، ص٤٤٤ - ٤٤٥؛ موسى علي، حليم آل البيت، ص٧٩ - ٨٠.

٦٨ - الزمخشري، ربيع الأبرار، ج٣، ص٠١٠؛ الريشهري، ميزان الحكمة، ج١، ص٩٢.

97 - قال القرشي في ذلك: إنّ السخاء ينم عن طيب القلب، ويكشف عن الفضائل النفسية، ويحكى عن رحمة الإنسان ورأفته...إنّ السخاء الحقيقي هو بذل الخير بداعي الخير، وبذل الإحسان بداعي الإحسان، وقد تجلّت هذه الصفة الرفيعة بأجلى مظاهرها، وأسمى معانيها في الإمام أبي محمَّد اللله حتَّى لقب بكريم أهل البيت؛ للمزيد ينظر القرشي، حياة الإمام الحسن الله، ج١، ص ٢٩٤ - ٢٩٥.

٠٧- ناصر سيد أحمد وآخرون، المعجم الوسيط، ص ٥٦٧ - ٥٦٨ .

٧١- ابن منظور، لسان العرب، ج١٤، ص ٢٥.

٧٢ - ابن زكريا، معجم مقايس اللغة، ج٥، ص٣٨٣.

٧٣- لويس معلوف، المنجد في اللغة، ص ٧٧١.

٧٤- الصدر، أخلاق أهل البيت، ص ١٦٢.

٧٥- البحراني، شرح مائة كلمة، ج١، ص ٢٢.

٧٦- مجموعة من المؤلفين، نضرة النعيم في مكارم أخلاق الرسول الكريم أج ٨ أص ٤٧١.

٧٧- إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط،ص١٩٥.

٧٨- الجرجاني، التعريفات، ص٨٢.

٧٩-الراغب الأصفهاني، مفردات غريب القرآن، ص١٢٩.

٨٠-الجاحظ، تهذيب الأخلاق، ص ٢٣.

٨١-النراقي، جامع السعادات، ج ١، ص ٢٠٠٠.

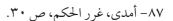
٨٢- الراغب الأصفهاني، مفردات غريب القرآن، ص١٢٩.

٨٣- النراقي، جامع السعادات، ج١، ص ٣٧.

٨٤ - الكليني، أصول الكافي، ج ٢، ص ٦٢٤ ؛النراقي، جامع السعادات، ج ١، ص ١٩٧.

٨٥- المجلسي، البحار، ج٦٨، ص٤٢٣.

٨٦- النراقي، جامع السعادات، ج١، ص ٢٠٠.



٨٨ - الكليني، اصول الكافي، ج٢، ص ٩٣.

٨٩- المرعشي ، شرح إحقاق الحق ،ج ١١ ،ص ١١٦.

۹۰ - ابن عساكر، تاريخ دمشق، ص١٦٧.

٩١ - الشافعي، مطالب السؤول في مناقب آل الرسول، ص ٣٥٣.

97- الحسن البصري: هو الحسن بن أبي الحسن يسار، أبو سعيد، مولى زيد بن ثابت...كان رجلًا مليحًا تام الشكل حسن الصورة، ولد لسنتين بقيتا من خلافة عمر بن الخطاب، فأمّا حلقته في المسجد فكان يمرُّ فيها الحديث والفقه وعلوم القرآن واللغة وسائر العلوم، قال ابنه: عاش أبي ثماني وثمانين سنة، لم ينظم إلى جيش ابن الأشعث و لا إلى الحجاج أيّام فتنة ابن الاشعث، واعتزل الجميع... وكان يرى الحجاج الثقفي عقوبة من الإمام الله عز وجل، ومع ذلك يدعو إلى اللجوء إلى الله (عز وجل) وعدم اللجوء إلى السلاح، أمّا موقفه من الإمام على الله فقد روي أنّ عليًا أتى الحسن البصري يتوضًا في ساقية، فقال: أسبغ طهورك يا لفتى، قال: لقد قتلت على الله مس رجالًا كانوا يسبغون الوضوء، قال: وإنّك لحزين عليهم؟ قال: نعم، قال: فأطال الله حزنك، قال أبوب السجستاني: فها رأينا الحسن قط إلّا حزينًا كأنّه يرجع عن دفن حميم أو خربندج ضل حماره، فقلت له في ذلك، فقال: عمل في دعوة الرجل الصالح، والفتى بالنبطيّة الشيطان، وكانت أمّه سمّته بذلك ودعته في صغره، فلم يعرف ذلك أحد حتّى دعاه به على الله للمزيد ينظر الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج٤، ص٢٥ - ٧٠ صعره، فلم يعرف ذلك أحد حتّى دعاه به على الله للمزيد ينظر الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج٤، ص٢٥ - ٧٠

٩٣ - الخوارزمي، مقتل الحسين الله ، ج١، ص٣٠٠.

98 - أبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطالبيين، ص٨٢ - ٨٣ ؛ ابن سعد، الطبقات الكبرى، ص٩١ ؛ ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة ج ١٦، ص ٥١ .

٩٥ - الزرندي الحنفي، نظم درر السمطين، ص١٩٥ - ١٩٦.

٩٦ - السيوطي، تاريخ الخلفاء، ص١٥ ٣٠.

٩٧ - ابن عبد البر، الاستيعاب في معرفة الأصحاب، ص١٨٠.

٩٨ - المسعودي، إثبات الوصية، ص٩٥١.

99 - قال له الحسن بن علي: لقد لعن الله أباك الحكم وأنت في صلبه على لسان نبيه، فقال: لعن الله الحكم وما ولد ؟ ينظر: ابن كثير، البداية والنهاية، ج١١، ص٧١٢.

۱۰۰ - السيوطي، تاريخ الخلفاء، ص ٣١٥. الخوارزمي، مقتل الحسين الله ، ج١،ص ١٩٠ - ١٩١ المرعشي، شرح إحقاق الحق، ج١، ص ١١٩ - ١٩١.

١٠١ - المفيد، الأمالي، ص١١٨ .

١٠٢ - نَحَطه بِيَدِهِ: ضَربه؛ ينظر: ابن منظور، لسان العرب، ج٧، ص٩٨.

۱۰۳ - السيوطي، تاريخ الخلفاء، ص١٦٦؛ ابن عساكر، تاريخ دمشق،ص١٥٨؛ أبن سعد، الطبقات الكبرى،

- ۱۰۶ النراقي ،جامع السعادات، ج١، ص٢٠٢.
  - ١٠٥ النراقي ،المصدر نفسه، ص٢٠٢.

١٠٦ - أبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطالبيين، ص٨٦ - ٨٨؛ ابن سعد، الطبقات الكبرى، ص٩١ ؟ ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة ج ٢١، ص ٥١ ؟ القمى، الأنوار البهية، ص٨٩.

10.٧ على الكوراني على تلك الرواية بقولة : فقد اعترف مروان بأنّه كان يؤذي سبط النبي وحبيبه يا إولا عجب فأبوه كان يؤذي رسول الله ي ويسخر به، وقد لعنه وذريته ي مرارًا ونفاهم من المدينة إلى بر الطائف، ولم يقبل أبو بكر وعمر أن يرجعوهم، وأرجعهم عثمان وسلطهم على الخلافة، فتواصل أذاهم للعترة النبوية بأشدً ما كان للنبي ي أن مروان حاكم المدينة من قبل معاوية فزاد أذاه للعترة الطاهرة في، ورووا أنّه عندما رضيت عائشة بدفن الإمام الحسن عند جده ك استنفر مروان الدولة ومرتزقة بني أمية ولبس عدة حربه! فلا بد أن يكون بكاؤه عليه عندما انحلت المشكلة واتجه بنو هاشم بجنازة الإمام الحسن الإلهي في شخصية وأعجب من بكاء مروان شهادته بأنّه بحلم الإمام الحسن عن أذاه له! فتأمّل هذا السر الإلهي في شخصية الإمام الحسن الله عدوه. للمزيد ينظر: الكوراني، جواهر التاريخ، ج٢٤، ص١٥٦ ا ١٥٠٠.

١٠٨ - التستري، أحقاق الحق، ج٢٦، ص٤٥٨؛ احمد مرشد، درر من تفسير القربطي، ٣١٣؛ المرعشي، شرح احقاق الحق، ج٢٦، ص٤٥٨.

- ١٠٩ القرشي، حياة الإمام الحسن بن على الله دراسة وتحليل، ج١،ص ٢٩٣ ٢٩٤.
- ١١٠ التستري، إحقاق الحق، ج٢٦، ص٥٥؛ المرعشي، شرح إحقاق الحق، ج٢٦، ص٥٥٠.
- ١١١- الطبري، دلائل الأمامة، ص ٦١؛ الحر العاملي، اثباة الهداة بالنصوص والمعجزات، ج٤، ص ٣٠.
- ١١٢ المجلسي، البحار، ج٤٤، ص٥٦ ا ؛ الأبطحي، الإمام الحسين في أحاديث الفريقين، ج٢، ص٢٢١.
  - ١١٣ ابن عبد البر، الاستيعاب في معرفة الأصحاب، ص١٨٣.
    - ١١٤ ابن سعد، الطبقات الكبرى، ص٩٠.

110-روى الكليني عن أبي جعفر الله المتضر الحسن بن علي الله قال للحسين الله الذي كان يصلي أوصيك... فلمّا قبض الحسن الله وضع على سريره، فانطلقوا به إلى مصلّى رسول الله مله الذي كان يصلي فيه على الجنائز، فصلّى على الحسن الله فلمّا أن صلّى عليه حمل فادخل المسجد، فلمّا أوقف على قبر رسول الله بلغ عائشة الخبر وقيل لها: إنّهم قد أقبلوا بالحسن بن علي ليدفن مع رسول الله، فخرجت مبادرة على بغل بسرج - فكانت أول امرأة ركبت في الإسلام سرجًا - فوقفت وقالت: نحُّوا ابنكم عن بيتي، فإنّه لا يدفن فيه شيء، ولا يهتك على رسول الله حجابه، فقال لها الحسين الله قديمًا هتكت أنت وأبوك حجاب رسول الله، وأذخلت بيته من لا يحب رسول الله قربه، وإن الله سائلك عن ذلك يا عائشة، إنَّ أخي أمرني أن أقربه من

أبيه رسول الله على ليحدث به عهدًا، واعلمي أنَّ أخي أعلم الناس بالله ورسوله، وأعلم بتأويل كتابه من أن يهتك على رسول الله ستره؛ لأنَّ الله تبارك وتعالى يقول: "يا أيها الذين آمنوا لا تدخلوا بيوت النبي إلَّا أن يؤذن لكم" (الاحزاب: ٣٥)، وقد أدخلت أنت بيت رسول الله على الرجال بغير أذنه... وتالله يا عائشة لو كان هذا الذي كرهتيه من دفن الحسن عند أبيه رسول الله المحائزًا فيها بيننا وبين الله لعلمت أنَّه سيدفن، وإن رغم معطسك، قال: ثمَّ تكلّم محمَّد بن الحنفية وقال: يا عائشة يومًا على بغل ويومًا على جمل، فها تملكين في الأرض عداوة لبني هاشم، فأقبلت عليه فقالت: يا ابن الحنفية هؤلاء الفواطم يتكلمون فها كلامك؟ فقال لها الحسين الله وأنَّى تبعدين محمدًا من الفواطم، فو الله لقد ولدته ثلاث فواطم: فاطمة بنت عمران بن مخزوم، وفاطمة بنت أسد بن هاشم، وفاطمة بنت زائدة بن عامر، قال: فقالت للحسين: نحُوا ابنكم واذهبوا به فإنَّكم قوم خصمون... للمزيد ينظر: الكليني، أصول الكافي، ج١، ص ٢١٠ - ٢٢٢.

١١٧ - يغوله غولا: أهلكه، كاغتاله، وغاله: أخذه من حيث لم يدر، غال الشيء زيدًا: إذا ذهب به، يغوله غاله الموت: أي أهلكه؛ ينظر: الزبيدي، تاج العروس، ج١٥، ص٥٦٥.

١١٨ - الفُسطاط: بَيْتٌ مِنْ شعَر؛ ينظر: ابن منظور، لسان العرب، ج٧، ص ٣٧١.

١١٩ - المعول: الفأس العظيمة التي ينقر بها الصخر والجمع؛ ينظر: الرازي، مختار الصحاح، ج١، ص٢٢٢.

١٢٠ - المفيد، الإرشاد، ص١٣٣ - ١٣٤؛ ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، ج١٦، ص٤٠ - ٤١ أبو الفرج

الأصفهاني، مقاتل الطالبيين، ص٧١-٧٧؛ المجلسي، البحار، ج٤٤، ص٤٤.

١٢١ - سعيد أيوب، معالم الفتن، ج٢،ص١١٠؛ مكارم الشيرازي، نفحات الولاية ج٨،ص٢٠٢.

۱۲۲ - ابن أبي الحديد، شرح النهج،ج٠١ ،ص٧٨.

١٢٣ - هو مالك بن ضمرة الضّمريّ نزل الكوفة أوصى عمى مالك بن ضمرة بسلاحه للمهاجرين من بني ضمرة، إلا أنه لا يقاتل به أهل بيت النبوّة، ومات في زمن معاوية؛ ينظر: أبن الاثير، أسد الغابة، ج٥،ص٢٩.

١٢٤ - ابن عساكر، ترجمة الإمام الحسن الله، ص٢٠٣؛ المرعشي، شرح إحقاق الحق، ج٢٦، ص٥٥.

١٢٥ - ابن أعثم الكوفي، الفتوح، ج٤،ص٥٢٩.

١٢٦ - الترمذي، السنن، ج٥،ص١١٥.

۱۲۷ - روى ابن كثير: أن يزيد بن معاوية بعث إلى جعدة بنت الأشعث أن سمي الحسن وأنا أتزوجك بعده، ففعلت، فلم مات الحسن بعثت إليه فقال: إنا والله لم نرضك للحسن أفنرضاك لأنفسنا؟ بينظر: ابن كثير البداية والنهاية، ج٨، ص٧٤.

١٢٨ - الأميني، الغدير، ج١١، ص١٠ - ١١.

١٢٩ - أبي نعيم، حلية الاولياء، ج٢، ص٣٨ ؛ الزرندي الحنفي، نظم درر السمطين، ص٢٠٢.

١٣٠ - المفيد، الارشاد، ص ١٣٥ ؟ ابن شهر شوب، المناقب، ج٤٣، ص٢٠٢.



7.7

۱۳۱ - القمى، منتهى الآمال، ج١، ص٣٢٨.

١٣٢ - العسقلاني، المطالب العالية، ج١١، ص١٠٤.

١٣٣ - الأربلي، كشف الغمة، ج٢،ص٤٦؛ الخوارزمي، مقتل الحسين الله ، ج١، ص١٩١؛ الفيض

الكاشاني، المحجة البيضاء، ج٤،ص٢٢٨؛ المجلسي، بحار الأنوار، ج٤٤، ص ٣٥٢؛ القمي، منتهى الآمال،

ج١٠ص٢١٣؛ المرعشي، شرح إحقاق الحق، ج١١، ص١٥٣.

١٣٤ - الأربلي، كشف الغمة، ج٢،ص٠٤٢.

۱۳۵ - الخوارزمي، مقتل الحسين الله ، ج١٠ص١٨٦؛ التستري، إحقاق الحق، ج١١، ص١١؟ المرعشي، شرح إحقاق الحق، ج١١، ص١١٧.

١٣٦ - البخاري، صحيح البخاري (كتاب الأدب)، ص٢٩٥١؛ الحراني، تحف العقول، ص٤٧.

17٧ - قال الصدر في كتابه أخلاق أهل البيت: فينبغي لنا أن نسعى في الاقتداء بهم والتأسيّ بجميعهم في الأخلاق الكريمة، والمكارم الفاضلة؛ لأنَّ أهل البيت الله هم ليس سواهم القدوة الصالحة، والأسوة الحقّ من الله للخلق، والطاهرون المطهّرون من كلّ رجسٍ ورذيلة ... ولا يحقُّ لنا أن نتأسَّى أو نتمسَّك في الأخلاق وفي سواها بغيرهم عليهم السلام، أو نقتدي بسواهم؛ لأنَّ أهل البيت الله هم سفينة النجاة، والمستمسِّك المنجي الذين أمرنا بمتابعتهم، وعدل القرآن الذين أمرنا بالتمسُّك بهم في حديث الثقلين، المتّفق عليه بين الفريقين؛ للمزيد: لصدر، أخلاق أهل البيت، ص ٢٥-٢٦.

١٣٨ - الإمام الصادق، مصباح الشريعة، ص٥٩ ا؛ النوري، مستدرك الوسائل، ج٩، ص٦٠.



#### - ١٤٠٠ المصادر والمراجع اللاحم

- \* \*القرآن الكريم.
- \*إبراهيم أنس وآخرون، المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية مكتبة الشروق الدولية، ط ٤، مصر. \*أحمد مرشد: أحمد بن صالح، درر من تفسير القرطبي، ٤٤٤٤هـ.
  - \* أحمد فريد، من أعلام السلف.
- \* الأصفهاني: أبو الفرج، (ت٣٥٦ هـ)، مقاتل الطالبيين، تقديم وإشراف كاظم المظفر، ط٢، قم المقدسة ١٣٨٥هـ.
- \* الإمام الصادق اللين: جعفر بن محمَّد (ت١٤٨هـ)، مصباح الشريعة، مؤسسة الأعلمي، ط١، بيروت ١٤٠٠هـ.
- \* الأمين: محسن (ت١٣٧١هـ)، أعيان الشيعة، تحقيق حسن الأمين، دار التعارف، بيروت.
- \* الأميني: عبد الحسين أحمد، الغدير في الكتاب والسنة والأدب، ط٤، بيروت ١٣٩٧هـ.
- \* آل ياسين: راضي، صلح الحسن الله الأعلمي للمطبوعات ط١، بيروت١٤٣١هـ.
- \* آمدي: عبد الواحد بن محمَّد (ت٥٥٠ هـ)، غرر الحكم ودرر الكلم، تدقيق عبد الحسن دهيني، المؤسسة الفكرية للمطبوعات، دار الهادي، ط ابروت ١٤١٣هـ.
- \* ابن أعثم الكوفي: أبو محمَّد أحمد، (٣١٤هـ)، كتاب الفتوح.
- \* ابن الأثير: عز الدين، (ت ٢٣٠هـ)، أسد الغابة في معرفة الصحابة، تحقيق محمَّد البنا وآخرون، القاهرة ١٣٩٣هـ.
- \* ابن أبي الحديد المعتزلي، شرح نهج البلاغة، تحقيق محمَّد أبو الفضل إبراهيم، دار احياء الكتب العربية، ط٢، ١٣٨٧هـ.
- \* ابن عبد البر: يوسف بن عبد الله (ت٢٦٤هـ)،

الاستيعاب في معرفة الأصحاب، صححه عادل مرشد، ط١٤٢١هـ.

\* ابن عساكر: تاريخ دمشق، علي بن الحسن، (ت١٧٥هـ)، تحقيق محمَّد باقر المحمودي، مؤسَّسة المحمودي، ط١، بيروت١٤٠٠هـ.

\* ابن حمزة الطوسي: محمَّد بن علي، الثاقب في المناقب، تحقيق نبيل رضا، نشر مؤسسة أنصاريان، ط ٢٠ قـم المقدسة ١٤١٩ هـ.

\* ابن جماعة: عبد العزيز محمد، فوائد ابن جماعة،
 ط۱، ۲۰۰۶م.

\* ابن خلكان: أحمد بن محمد، (ت ١٨٠هـ)، وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان.

\* ابن حجر العسقلاني: أحمد بن علي، (ت٥٢هـ)، المطالب العالية بزوائد المسانيد الثمانية، نشر دار العاصمة، ط١، ١٤١٩هـ.

\* ابن سعد، الطبقات الكبرى، (ترجمة الإمام الحسن من القسم الغير مطبوع من كتاب الطبقات)، تحقيق السيد عبد العزيز الطباطبائي، مؤسسة آل البيت لاحياء التراث، ط١، قم المقدّسة، ١٤١٦هـ.

\* ابن شعبة الحراني: الحسن بن علي، تحف العقول، تصحيح وتعليق على أكبر غفاري، مؤسسة النشر الإسلامي، ط٢، قم المقدسة، ١٤٠٤هـ.

\* ابن شهر أشوب: محمَّد بن علي (ت٥٨٨هـ) مناقب آل ابي طالب، المطبعة الحيدرية، النجف الأشرف ١٣٧٥هـ.

\* ابن كثير: إسماعيل بن عمر، (ت٧٧٤هـ)، البداية والنهاية، دار عالم الكتب، ١٤٢٤هـ.

\* ابن منظور: محمَّد بن مكرم (ت١١٧هـ)، لسان العرب، ط٣، بيروت ١٤١٤هـ.

ابن ميشم البحراني: كمال الدين بن علي، شرح مائة
 كلمة .

\* أبو نعيم الأصفهاني: أحمد بن عبد الله، (ت ٤٣٠هـ)، حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، دار الفكر، بيروت ١٤١٦هـ.

\* أبو البقاء الكفوي: أيوب بن موسى، (ت ١٠٩٤هـ)، كتاب الكليات، تحقيق عدنان درويش – محمَّد المصري، مؤسسة الرسالة، بيروت. \* أبو طالب المكي: محمَّد بن علي (ت ٣٨٦هـ)، قوت القلوب في معاملة المحبوب، تحقيق: د. عاصم الكيالي

\* البخاري: محمَّد بن إسهاعيل، صحيح البخاري، ت707، دار ابن كثير، ط١، دمشق٢٠٠٢

نشر: دار الكتب العلمية، ط٢ بيروت ١٤٢٦ هـ.

\* البجيرمي: سليمان بن محمد، (ت١٢٢١هـ)، تحفة الحبيب على شرح الخطيب حاشية البجيرمي على الخطيب، دار الفكر ١٤١٥هـ.

\*الأبطحي، على الموحد، الإمام الحسين الله في أحاديث الفريقين، ط١، قـم المقدسة، ١٤١٨ه.. \*البحراني: السيد هاشم (ت ١١٠٧هـ)، حلية الأبرار، تحقيق: الشيخ غلام رضا، ط١، ١٤١٥ه.. \* البحراني: عبد لله بن نور الله (ت١١٢٧هـ)، عوالم العلوم والمعارف والأحوال، تحقيق ونشر مؤسسة الإمام المهدى، ط٢ (قـم المقدسة ـ ١٤١٥هـ).

\* البرقي: أحمد بن عبد الله، (ت٢٧٤هـ)، رجال البرقي، تحقيق حيدر البغدادي، منشورات مؤسسة الإمام الصادق، ط٢ قم المقدسة ١٤٣٣هـ.

\* البيهقي: إبراهيم محمد، (ت٢٠هـ)، المحاسن والمساوئ.

\* التستري: القاضي نور الله، (ت١٠١هـ)، إحقاق الحق وإزهاق الباطل، ط١، قم المقدسة ١٤٠هـ. \* الترمذي: محمَّد بن عيسى (ت٢٧٩هـ)، سنن الترمذي، تحقيق عبد الرحمن محمد، دار الفكر ط٢، بيروت ١٤٠٣هـ.

\* الجاحظ: عمرو بن بحر، تهذيب الأخلاق، تحقيق إبراهيم بن محمد، ط١، الاسكندرية ١٤١٠هـ.

\* الجرجاني: علي بن محمَّد (ت ٨١٦ هـ)، معجم التعريفات، تحقيق محمَّد صديق المنشاوي، دار الفضيلة.

\*الحر العاملي: محمَّد بن الحسن (ت١١٠هـ)، أثبات الهداة بالنصوص والمعجزات، تقديم شهاب الدين المرعشي، أخرج أحاديثه علاء الدين الأعلمي، مؤسسة الأعلمي، ط١، بيروت ١٤٢٥هـ.

\* الحلبي: علي بن إبراهيم بن أحمد، (ت ١٠٤٤هـ)، السيرة الحلبية، ط٢ بيروت١٤٢٧هـ.

\* حسان محمود عبد الله، مشاكل الأسرة بين الشرع والعرف، دار الهادي، ط١ بيروت ١٤٢٨هـ.

\* الأحمدي: الشيخ علي، مكاتيب الأئمة هي، تحيق مجتبى فرجى، مؤسّسة دار الحديث العلميّة الثقافيّة، قم المقدسة، ١٤٢٦هـ.

\* الخوارزمي: الموفق بن أحمد، (ت٥٦٨هـ)، مقتل الحسين اللي تحقيق محمَّد السهاوي، ط١، قم المقدسة ١٤١٨هـ.

\* الذهبي: شمس الدين بن محمَّد (ت٧٤٨هـ)، سير أعلام النبلاء، مؤسسة الرسالة، ١٤٢٢هـ.

\* الرزاي: زين الدين محمد، مختار الصحاح، المكتبة العصرية، ١٤٢٠هـ.

\* الراغب الاصفهاني: الحسين بن محمَّد (ت٢٠٥هـ)، مفردات غريب القرآن.

\* الراوندي: قطب الدين (ت٥٧٣هـ)، الخرائج والخرائح، تحقيق ونشر مؤسسة الإمام المهدي الله، ط ١٤٠٩هـ.

\*الريشهري: محمد، ميزان الحكمة، تحقيق دار الحديث، قم المقدسة ط١، ١٤١٦هـ.

\* الاربلي: علي بن عيسى (ت٦٩٣هـ)، كشف الغمة



في معرفة الأئمة، دار الأضواء بيروت.

\* الزبيدي: محمَّد مرتضى الحسيني، تاج العروس، تحقيق على شيري، دار الفكر، بيروت ١٤١٤هـ.

\* الزرندي: محمَّد بن يوسف، (ت٠٥٧هـ)، نظم درر السمطين، ط١، ١٣٧٧هـ.

\* الزنخشري: جار الله (ت٥٨٣هـ)، ربيع الأبرار ونصوص الأخيار، مؤسسة الأعلمي، ط١، بيروت ١٤١٢هـ.

\* السبحاني: جعفر، عصمة الأنبياء في القران الكريم، مؤسسة الإمام الصادق الله.

\*سعيد أيوب، معالم الفتن، ط١، قم المقدسة، ١٤١٦هـ.

\* سعيد حوى: الأساس في السنة وفقهها - السيرة، نشر دار السلام، ط٣، ١٤١٦هـ.

\* السيوطي: جلال الدين عبد الرحمن (ت ٩١١هـ)، تاريخ الخلفاء، طبع وزارة الأوقاف - قطر، ط٢، ٢٠١٣م.

\* الشبلنجي: محمَّد حسن شراب، نور الأبصار، نشر دار القلم.

الشافعي: محمَّد بن طلحة، (ت٢٥٢هـ)، مطالب
 السؤول مناقب آل الرسول، تحقيق ماجد العطية.

\* الصفار: محمَّد بن الحسن، بصائر الدرجات، إشراف محمَّد باقر الابطحي، تحقيق مؤسسه الإمام المهدي (عج)، ط١، قم المقدسة.

\* الصفوري: عبد الرحمن بن عبد السلام (ت ٩٨هـ)، نزهة المجالس ومنتخب النفائس، نشر: المطبعة الكاستلية - مصر، ١٢٨٣هـ.

\* الصدر: على الحسيني، أخلاق أهل البيت، قم المقدسة.

\* الطبري: محمَّد بن أبي القاسم، بشارة المصطفى لشيعة المرتضى، تحقيق جواد القيومي، مؤسسة النشر

الإسلامي، ط٢، قم المقدسة ١٤٢٢هـ.

\* الطبري: محمَّد بن جرير بن رستم، دلائل الإمامة، ط۱ ۱٤۱۳؛ تحقيق قسم الدراسات الإسلامية، مؤسسة البعثة قم.

\* الطبرسي: الفضل بن الحسن، (ت٥٤٨هـ)، أعلام الورى بأعلام الهدى، تحقيق مؤسسة آل البيت، ط٢، قم المقدسة، ١٤١٧هـ.

\* الطبرسي: الحسن بن الفضل (ت٤٨٥هـ)، مكارم الأخلاق، بيروت٢٠١١م، دار المحجة البيضاء.

\* فلسفي: محمَّد تقي، الطفل بين الوراثة والتربية، تعريب فاضل الحسيني.

\*الفيض الكاشاني: محمَّد بن شاه مرتضى، (ت١٠٩١هـ)، المحجة البيضاء، قم المقدسة، ٤١٧هـ.

\* القشيري: عبد الكريم بن هوازن (ت٢٥هـ)، الرسالة القشيرية، تحقيق: د.عبد الحليم محمود-د. محمود بن الشريف، نشر: دار المعارف، القاهرة.

\* القرشي: باقر شريف:

\* حياة الإمام الحسن بن علي الله دراسة وتحليل، نشر وطبع دار البلاغة.

\* حياة الإمام الحسين الله النجف الأشرف.

\* القاضي: عياض (ت٤٤٥هـ)، شفا بتعريف حقوق المصطفى، دار الفكر، بيروت ١٤٠٩هـ.

القزويني: محمَّد كاظم، فاطمة الزهراء من المهد إلى
 اللحد، قم المقدسة، ١٤١٤ هـ، مطبعة سيد الشهداء.

\* القمي: الشيخ عباس، (ت١٣٥٩هـ):

\* منتهى الآمال في تواريخ النبي والآل، ط٣، بيروت ١٤٣٢ هـ.

\* الأنوار البهية، مؤسّسة النشر الإسلامي، قم المقدسة.

\* الكليني: محمَّد بن يعقوب، (ت٢٩هـ):

(۲۱۱)

\* الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل.

\* نفحات الولاية، قم المقدسة ١٤٢٦هـ.

\* معلوف: لويس، المنجد في اللغة، نـشر المطبعة الكاثوليكية، بـيروت٢٠١٠م.

\* موسى محمَّد علي، كريم آل البيت الإمام الحسن بن علي، عالم الكتب، ط٢، ١٤٠٥هـ.

\* محموعة من المؤلفين، نضرة النعيم في مكارم أخلاق الرسول الكريم علله، إشراف صالح بن عبد الله، نشر: دار الوسيلة، ط ٤، السعودية ـ جدة.

\* النراقي: محمَّد مهدي (ت ١٢٠٩هـ)، جامع السعادت، قدم له محمَّد رضا المظفر، تعليق السيد محمَّد كلانتر، مؤسَّسة الأعلمي، ط١بيروت٢٠٠٦.

\* نـاصر سيد أحمد آخرون، المعجم الوسيط، دار أحياء الـتراث العربي، بـيروت ٢٠٠٨ م.

\* النوري: ميرزا حسين (ت١٣٢٠هـ)، مستدرك الوسائل، تحقيق مؤسسة آل البيت، ط١، بيروت ١٤٠٨هـ.

\* النووي: يحيى بن شرف، المجموع شرح المهذب، مطبعة المنرية.

\* الهيثمي: نـور الديـن عـلي، مجمـع الزاوئـد، مكتبـة القـدسي، ١٤١٤هـ.

\* أصول الكافي، ط ١، دار المرتضى، بيروت، ٢٦ هـ.

 « فروع الكافي، تحقيق على أكبر غفاري، دار الكتب الإسلامية.

\* الكوراني: على، جواهر التاريخ، ط١،١٤٢٦ه. .

\* المجلسي: محمَّد باقر، (ت١١١هـ):

\* بحار الأنوار، ط٢، ١٤٠٣هـ بيروت

\* عين الحياة.

\* المزي: جمال الدين ابو الحجاج، تهذيب الكمال، مؤسَّسة الرسالة، ١٤٠٣هـ.

\* المروزي: نعيم بن حماد (ت ٢٢٩ه)، كتاب الفتن، تحقيق سهيل زكار، دار الفكر، ١٤١٤هـ.

\* المرعشي: نور الله الحسيني، (ت١٩٠٠هـ)، شرح إحقاق الحق وإزهاق الباطل، تعليق شهاب الدين المرعشي، قم المقدسة.

\* المفيد: محمَّد بن محمَّد بن النعمان (ت ٤١٣هـ)، الإرشاد، تحقيق حسين الأعلمي، ط الخامسة ٢٠٠١م. \* المسعودي: علي بن الحسين بن علي (ت ٣٤٦هـ)، إثبات الوصية للإمام علي بن أبي طالب إلله، منشورات مكتبة بصيرتي، ط ٥، قم المقدسة. \* مكارم الشرازي: ناصر محمد:

الأبعاد الفكرية والعقدية ومقاصدها عند الإمام الحسن اللي وأثرها في بناء المجتمع



الباحثة سندس سعدون مهدي الشمري شعبة مدارس الكفيل الدينيَّة النسويَّة / العتبة العباسيَّة المقدَّسة

#### - البحث الشحص البحث الشحص

بسم الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيم

الإمام الحسن على حلقة الوصل في نقل آثار جدّه رسول الله وأبيه سيد الأوصياء الإمام على الله وأبيه ميد الأوصياء الإمام على على وتراثهم، وحرصه على تجسيد مفهوم الانقياد لإمامه على الله وأثره البارز في حياة أبيه لجملة من الوقائع.

بعد استشهاد الإمام على الله وجّه السبط أوّل بيان له بعد رحيل القائد العظيم، فقال: "لقد قبض في هذه الليلة رجل لم يسبقه الأوّلون بعمل، ولا يدركه الآخرون بعمل، لقد كان يجاهد مع رسول الله فيقيه بنفسه...

أيُّها الناس من عرفني فقد عرفني ومن لم يعرفني فأنا الحسن بن علي، وأنا ابن النبيِّ، وأنا ابن الوصي وأنا ابن البشير، أنا ابن النذير، أنا ابن الداعي إلى الله بإذنه، أنا ابن السراج المنير"(١).

وبهذا طرح الحسن الله مواصفات القائد الراحل الله كما طرح مؤهلاته للحكم، ومكانته في دنيا الإسلام والمسلمين.

لذا وقع الاختيار على المحور الأوَّل: الفقه والتفسير والعقيدة، وارتأينا له العنوان (الأبعاد الفكريَّة والعقديَّة ومقاصدها عند الإمام الحسن الله وأثرها في بناء المجتمع).

اقتضت صورة البحث أن تُرسَم صورة جليَّة للإسلام المحمديّ الأصيل، وأهمُّها الأصول العقديَّة والفقهيَّة؛ ولكي يتَّضح الموضوع جاءت خطَّة البحث من مقدِّمة يعقبها تمهيد ومبحثان، انعقد التمهيد للتعريف بمفاهيم العنوان، ثمَّ جاء المبحث الأوَّل: (الأبعاد الفكريَّة والعقديَّة ومقاصدها عند الإمام الحسن اللهِّ)، أمَّا المبحث الثاني فقد أسهم في تجسيد: المعارضة والإصلاح في فكر الإمام الحسن اللهِ ، ثمَّ خُتم البحث بأهمًّ النتائج والتوصيات.





#### 

In the name of Allah, the Most Gracious, the Most Merciful Al-Hassan (peace be upon him) is considered the chain to convey the effects and heritage of his grandfather, the Messenger of Allah, and his father, the Master of Guardians, Imam Ali (peace be upon them), and his acumen to embody the concept of submission to his Imam Ali (peace be upon him), and his prominent impact on the life of his father for a number of events.

After the martyrdom of Imam Ali (peace be upon him), the grandson made his first statement after the departure of the great leader, saying: "A man has been taken away this night, whom the first ones did not precede in deeds, and whom the others will not reach in deeds. He was fighting with the Messenger of Allah, protecting him with his own self ...

O people, whoever knows me has known me, and whoever does not know me, I am Al-Hassan bin Ali, and I am the son of the Prophet, and I am the son of the Guardian, and I am the son of the bearer of good tidings, I am the son of the warner, I am the son of the caller to Allah by His permission, I am the son of the shining lamp."

Thus, Al-Hassan (peace be upon him) presented the specifications of the late leader (peace be upon him) as well as his qualifications for ruling and his position in the world of Islam and Muslims.

Therefore, the choice falls on the first axis: jurisprudence, interpretation and doctrine, and (Intellectual and Doctrinal Dimensions and Their Objectives according to Imam Al-Hassan (peace be upon him) and Their Impact on Building Society).

The research image required that a clear image of the authentic Muhammadan Islam be drawn, the most important of which are the doctrinal and jurisprudential principles; and to clarify the subject, the research plan came from an introduction , a preface and two chapters. The preface was held to define the concepts of the title, then the first chapter tackles: (The intellectual and doctrinal dimensions and their objectives according to Imam Al-Hassan (peace be upon him)), while the second chapter contributed to embodying: opposition and reform in the thought of Imam Al-Hassan (peace be upon him), then the research was concluded with the most important results and recommendations.



#### المقدِّمة

بسم الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيم

الحمد لله ربِّ العالمين، وصلَّى الله على خير خلقه محمَّد وعلى آل بيته الطيبين الطاهرين.

إنَّ البحث في سيرة العظهاء يكاد يكون صعبًا أو مستعصيًا؛ لأنَّه يستدعي معرفة أسرارهم، وهذا يتطلَّب مهارة ودقَّة، فكيف إذا أردنا أن نبحث في من خصَّهم الله تعالى وامتدحهم في كتابه الكريم أعظم وأنبل الكائنات في الوجود، وهم محمَّد وآل بيته الطاهرين (عليهم الصلاة والسلام)، الذي خصَّهم الله تعالى بقوله: ﴿إِنَّهَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ (الأحزاب: ٣٣)، وأشار إلى مُبتغى ذلك الإمام على اللهِ: "إنَّ الله تبارك وتعالى طهَّرنا وعصمنا وجعلنا شهداء على خلقه، وحجَّته في أرضه، وجعلنا مع القرآن وجعل القرآن معنا، لا نفارقه ولا يفارقنا "(٢).

فإنَّ التأمُّل في أثر الإمام الحسن الله خلال المدَّة التي عاشها مع أبيه على الله يتجلَّى في تجسيد مفهوم الانقياد التامِّ لإمامه وملهمه، فإنَّ الإمامة تعدُّ أصلًا من أصول الدين، ومن خلال بيان هذا الأصل في تحديد مقاصد الشريعة عند الإمام الحسن الله سوف يتبيَّن لنا الفرق بين الإمام الشرعي المنصَّب من لدن الله تعالى والحاكم غير الشرعي.

إنَّ الإمام الحسن المجتبى على يمثِّل إحدى النهاذج الإنسانيَّة المميَّزة؛ بسبب ما توفَّر له من التربية والإنشاء الروحي والفكري على يد الرسول الأعظم على الإمام على الله والسيِّدة الزهراء الله.

بعد استشهاد الإمام علي بن أبي طالب الله وقف السبط بين جموع الناس في مسجد الكوفة ووجَّه إليهم أوَّل بيان له بعد رحيل القائد العظيم فقال: "لقد قبض في هذه الليلة رجل لم يسبقه الأوَّلون بعمل، ولا يدركه الآخرون بعمل، لقد كان يجاهد مع رسول الله فيقيه بنفسه...

ثمَّ قال: أيُّها الناس من عرفني فقد عرفني، ومن لم يعرفني فأنا الحسن بن علي، وأنا ابن الناعي إلى الله وأنا ابن النبي، وأنا ابن الوصي وأنا ابن البشير، أنا ابن الندير، أنا ابن الداعي إلى الله بإذنه، أنا ابن السراج المنير"



وبهذا طرح الإمام الحسن الله مواصفات القائد الراحل الله، وطرح كذلك مؤهلاته للحكم، ومكانته في دنيا الإسلام والمسلمين.

لذا وقع الاختيار على المحور الأوَّل: (الفقه والتفسير والعقيدة)، وارتأينا له العنوان مقتبس من معطيات المحور نفسه (معالم الفكر السياسي ومقاصدها عند الإمام الحسن الله وأثرها في بناء المجتمع).

أهميّة البحث: تتّضح أهميّة البحث من خلال الأسرار المكنونة في حقيقة الإمام الحسن الله التي تجلّت في خطبه ورسائله في الكشف عن المقاصد القرآنيّة في الشريعة المحمديّة المقدّسة، غايته استمرار رسالة النبي عَلَيْه؛ لما يحمل من خصائص وسجايا في شخصيّته الفذّة من حلم وعلم والخلق الرفيع، وصفات شابهت صفات رسول الله عَلَيْهُ وأخلاقه، وإعادة توجيه خطاب الإسلام الذي انحرف فكريًّا وعقائديًّا، وعليه تأتي أهميَّة بيان فكره العقدي ومقاصده الله في بيان الشريعة مستندًا على القرآن الكريم.

أهداف البحث: تسليط الضوء على الجوانب المضيئة في حياة الإمام الحسن الليخ وإظهار الحقيقة التي نبذها المعترضون على الصلح وعدم الجهاد؛ إذ تطلّب البحث في خطبه البليغة وبيان مقاصد الشريعة فيها مع تثبيت دوره فيه، الذي تميّز بالوقوف بوجه الطغاة الظلمة، والتصدّي للسُّطلة الحاكمة بصلابة؛ لتحقيق الهدف المنشود بالانقياد والانصياع للإمام والخليفة الشرعي، وتأثير ذلك على فكر الأمّة ومعتقداتها.

منهج البحث: اعتمدنا المنهج التحليلي مع الاستعانة بآيات القرآن الكريم والأحاديث الشريفة وتحليلها، وتارة أخرى اعتمدنا على المنهج الوصفي المقارن، ومحاولة الإجابة على الإشكالات أو الأسئلة التي طرحت، ومن ثمَّ توصَّلنا إلى النتائج التي جاء بها البحث.

هيكليَّة البحث: لغرض تحقيق أهداف البحث وغاياته اقتضت صورة البحث أن تُرسَم من مقدِّمة يعقبها تمهيد ومبحثين، انعقد التمهيد للتعريف بمفاهيم العنوان، ثمَّ جاء المبحث الأوَّل لتسليط الضوء على الأبعاد الفكريَّة العقديَّة ومقاصدها عند الإمام الحسن الله مشتملًا على مطلبين رئيسيين أوَّلها: علاقة الإمام الحسن الله بالقرآن الكريم، أمَّا الثاني فقد أسهم



YW

في الكشف عن (مقاصد الشريعة وفلسفة التشريع الإسلامي عند الإمام الحسن إلى المهام المسن المها المبحث الثاني ليوضّح المعارضة والإصلاح في فكره الله هو الآخر احتوى على مطلبين أوَّ لها: المواقف الجهاديَّة للإمام الحسن الله والثاني: (أثر المقاصد الفكريَّة والعقديَّة في بناء المجتمع)، ومن ثمَّ ختمنا البحث بأهمِّ النتائج والتوصيات، بعدها أدر جنا قائمة بأهمِّ المصادر والمراجع. التمهيد

الغاية من وضع التمهيد تكمن في بيان المفردات التي جاءت في العنوان الذي وقع عليه البحث، وما يتعلَّق بموضوع العنوان من المصطلحات الذي استند عليها البحث (المقاصد، الإصلاح والمعارضة، السياسة)

# أوَّلًا: المَقاصِدُ في اللغة والاصطلاح:

١ - المَقاصِدُ في اللغة: المقاصدُ مَفاعِل واحدُها (مَقْصِدٌ)، قال ابنُ فارس (ت ٣٩٥هـ):
 "القاف والصاد والدَّال أصول ثلاثة يدلُّ أحدهما على إتيان شيءٍ وأمه، والآخر على كسر وانكسار، الآخر على اكتناز في الشَّيْء، فالأصلُ: قصدتُه قصدًا ومَقْصدًا، ومن الباب: أقصده السَّهُمُ: إذا أصابَهُ "(٣).

# ٢ - المقاصِدُ القُرْ آنِيَّةُ في الاصطلاح

المقاصد: "الغايات والأهداف والنتائج والمعاني التي أتت بها الشريعة الغرَّاء، وأثبتتها الأحكام الشرعيَّة، وسَعَت إلى تحقيقها وإيجادها والوصول إليها في كلِّ زمان ومكان"(٤).

# ثانيًا: الإمام في الاصطلاح

١ - رأي الشيعة: "إنَّ الإمام يمتلك كلَّ مناصب النبي عَيَّا سوى النبوة والرسالة، وكما أنَّ أحاديثه حجَّة في بيان الحقائق والتشريعات والأحكام الإسلاميَّة، فكذلك تجب طاعته أوامره وأحكامه في مختلف القضايا الحكوميَّة "(٥).

وتكون غير شاملة؛ بل مقيدة بحدود خاصّة، فيكون الإمامُ إمامًا ضمن تلك الحدود، وفي تلك الجهة المصرحة بها، كما في إمام الجهاعة أو الجمعة أو بالنسبة إلى إمامة الحجاج أو غير ذلك.



٢ ـ الإمام عند أهل السنة: الإمام هو القائد العام للمسلمين الذي يخلف النبي محمَّد عَلَيْ في كلِّ أو بعضٍ لم يمت له صلة (٢)، والإمام: (هو صاحب الشرع في حراسة الدين وسياسة الدُّنيا)(٧).

٣- الإمامة في مصطلح علم الكلام: "عبارة عن الرئاسة والقيادة العامَّة الشاملة على الأمَّة الإسلاميَّة ميدان
 من كلِّ الأبعاد والجوانب الدينيَّة والدنيا، وإنَّما ورد ذكر كلمة الدنيوية لأجل التأكيد على سعة ميدان
 الإمامة ومجالها وإلَّا فإنَّ تدبير القضايا الدنيويَّة للأمَّة الإسلاميَّة وإدارتها جزء من الدين الإسلامي "(^).

٤ - الإمامة في الاصطلاح الشرعي: فهي المنصب الإلهي الذي أولاه الله تعالى بمن اختاره قدوةً للناس في أمور الدين والدنيا(٩).

٥ - الإمامة رئاسة عامَّة في أمور الدين والدنيا(١٠).

والتعريف الأخير هو الذي يرجِّحه الباحث من التعاريف على مذهب الإماميَّة، وبه يتَّضح الفرق بين الإمام الشرعي المنصب من قبل الله تعالى والخليفة غير الشرعي.

# ثالثًا: مفهوم الإصلاح في اللغة والاصطلاح

1 - الإصلاح في اللغة: ضد الإفساد، وهو من الصلاح المقابل للفساد، وكذلك هو قبال السيئة. صلح: الصلاح: ضد الفساد (۱۱)، ونقل الفراء صَلُح أيضًا بالضم، وهذا يصلح لك أي هو من بابِتك... و(الإصلاح) ضد الاستفساد (۱۲).

جاء في القرآن الكريم: ﴿ خَلَطُوا عَمَلًا صَالِحًا وَآخَرَ سَيِّنًا ﴾ (التوبة: ١٠٢)، ﴿ وَلَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَاحِ، والإفساد) من الكلمات المتقابلة ولأرض بَعْدَ إِصْلَاحِهَا ﴾ (الأعراف: ٥٦)، فكلمتي (الإصلاح، والإفساد) من الكلمات المتقابلة وردت متكررة في القرآن فهما من المصطلحات الإسلاميَّة والاجتهاعيَّة التي يمكن معرفة إحداهما بالثانية، من قبيل: التوحيد والشرك، العدل والظلم... وأمثالها.

٢- الإصلاح في الاصطلاح: هو التغير إلى استقامة الحال على ما تدعو إليه الحكمة.
 فالحركات الإصلاحيَّة هي الدعوات التي تحرك قطاعات من البشر لإصلاح ما قد في الميادين الاجتماعيَّة المختلفة، انتقالًا بالحياة إلى درجة أرقى في سلم التطور الإنساني (١٣).

تبدأ مناهج الإصلاح عادة بتغيير الإنسان، وإعادة صياغة نفسه على وفق الدعوة الإصلاحيّة، وبعد ذلك ينهض هذا الإنسان بتغيير الواقع وإقامة النموذج الإصلاحي الجديد (١٤).



# رابعًا: مفهوم المعارضة في اللغة والاصطلاح

أولًا: المعارضة في اللغة: تعريف ومعنى المعارضة في معجم المعاني الجامع:

١- مُعَارَضَةٌ: ( [ع رض]، (مصدر عَارَضَ). المعارضة: الاحْتِجَاجُ، المُخَالَفَةُ، المُهَانَعَةُ.

٢. معارضة: حزب أو أحزاب في الهيئة التشريعية تعارض الحزب أو الأحزاب التي تشكل
 الأغلبيَّة وتتحكَّم في التشريع. (مصطلحات سياسية).

# ثانيًا: المعارضة في الاصطلاح: مفهوم المعارضة السياسية

يعرِّف روبرت دال: المعارضة "تعريفًا بسيطًا فمثلًا (أ) هو الطرف الذي يهارس السلطة ويقرر سياسة الدولة، و(ب) في هذا الاصطلاح هو المقصود بالمعارضة ... يقول سربست: المعارضة السياسيَّة: هي قوى وهيئات تعبِّر عن آراء ومصالح فئات اجتهاعيَّة، لها أهداف ومشاريع وخطط تختلف عن أهداف وخطط السلطة السياسيَّة القائمة... "(١٥).

# ثالثًا: مفهوم السياسة في اللغة والاصطلاح

# ١ ـ "السياسة" في اللغة:

جاء في "المصباح المنير": "سَاسَ زيد الأمرَ يسوسه: أي دبَّره وقام بأمره"(٢١)، وجاء في "لسان العرب": "السَّوْسُ الرياسة"، قال: ساسوهم سَوْسًا... وساس الأمرَ سياسة: قام به... ويقال: سُوِّس فلان أمر بني فلان، أي كُلِّف سياستهم... والسياسة: القيام على الشيء بها يصلحه"(١٧). وفي الصحاح سياسة: (س و س) - (ساس) الرعيَّة يسوسها (سياسة) الكسر (١٨).

### ٢ ـ تعريف السياسة اصطلاحًا:

# السياسة الشرعيَّة في اصطلاح العلماء منها:

١- ما يراه الإمام أو يصدره من الأحكام والمقرَّرات، زجرًا عن فساد واقع، أو وقاية من فساد مُتوقع، أو علاجًا لوضع خاص (١٩).

 ٢ - تدبير شؤون الدَّولة الإسلاميَّة، التي لم يرد بحكمها نصُّ صريح، أو التي من شأنها أن تتغيَّر وتتبدَّل بها فيه مصلحة الأمَّة، ويتَّفق مع أحكام الشريعة وأصولها العامَّة (٢٠).



وترى الباحثة أنَّ السياسة الشرعيَّة هي: تدبير شؤون الدَّولة القائمة على قواعد الشرع وأحكامه وتوجيهاته من خلال المعرفة الدقيقة بمقاصد الشريعة، مع مراعاة المصالح العامَّة ودرئ المفاسد والمخاطر عن أبناء الأمَّة.

# المبحث الأوَّل

# الأبعاد الفكريّة والعقديّة ومقاصدها عند الإمام الحسن الملج

دعا الإمام الحسن الله إلى ربط الأمّة بالقرآن الكريم وبيان مقاصده وحقائقه عبر خطبه البليغة في شتّى النواحي؛ مستمدًّا ذلك من عظمة القرآن ومكانته العظيمة في تكوين الدين الإسلامي في مجال (العقيدة والشريعة والأخلاق)، وسنستعرضها على وفق المطالب الآتية: المطلب الأوّل

# علاقة الإمام الحسن الملا بالقرآن الكريم

لا يخفى على كلِّ عاقلٍ لبيبٍ أنَّ أهل البيت هم حملة القرآن وترجمانه، وقد نزل فيهم وبهم، ومحمَّا ورد شاهدًا على ذلك ما جاء في الكافي وتفسير العياشي بإسنادهما عن أبي جعفر هم قال: "نزل القرآن على أربعة أرباع ربع فينا وربع في عدونا وربع سنن وأمثال وربع فرائض وأحكام، وزاد العياشي: ولنا كرائم القرآن، وبإسنادهما عن الأصبغ بن نباتة قال: سمعت أمير المؤمنين هم يقول نزل القرآن أثلاثًا: ثلث فينا وفي عدونا، وثلث سنن وأمثال، وثلث فرائض وأحكام "(٢١).

إنَّ خير ما نستدلُّ به حديث الثقلين الذي أوصى به رسول الله، فإنَّ منهج رسول الله عَيْلَة، وهو منهج الثقلين؛ إذ قال "يا أيُّها الناس، إنِّي قد تركت فيكم أمرين لن تضلوا ما تمسَّكتم بها: كتاب الله وعتري أهل بيتي، فإنَّه قد عهد إليّ اللطيف الخبير أنَّها لن يفترقا حتَّى يردا عليَّ الحوض)؟

فقالوا: اللهمَّ نعم، قد شهدنا ذلك كله من رسول الله عَلَيْ. فقال الله: حسبي الله"(٢٢)، فالكتاب والعترة صنوان لا يفترقان وثقلان لا يتجزأن، وإنَّ كلَّ واحدٍ منها يبين صاحبه، فكان آل محمَّد قيَّموا القرآن كها كان جدهم رسول الله عَلَيْ للقرآن وعطف

77.

عليه أولوا الأمر، قال تعالى ﴿وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي الْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتَنبِطُونَهُ مِنْهُمْ ﴾ (النساء: ٨٣)

فقد قال الإمام الحسن على في بيان حقيقة القرآن "إنَّ هذا القرآن فيه مصابيح النور وشفاء الصدور، فليجل جال بصره، وليلحم الصفة (٢٢) فكره، فإنَّ التفكُّر حياة قلب البصير، كما يمشي المستنير في الظلمات بالنور "(٢٤).

ومن كلامه الله الذي نستنبط منه إلى التمسُّك بوصية الرسول عَلَه التي وردت في حديث الثقلين بالتمسُّك بالكتاب والعترة: "... واعلموا علمًا يقينًا أنَّكم لن تعرفوا التقى حتى تعرفوا صفة الهدى، ولن تمسكوا بميثاق الكتاب حتَّى تعرفوا الذي نبذه، ولن تتلوا الكتاب حقَّ تلاوته حتَّى تعرفوا الذي حرَّفه، فإذا عرفتم ذلك عرفتم البدع والتكلُّف، ورأيتم الفرية على الله، ورأيتم كيف يهوى من يهوى، ولا يجهلنَّكم الذين لا يعلمون، والتمسوا ذلك عند أهله فإنَّم خاصَّة نور يستضاء بهم وأعمَّة يقتدى بهم "(٥٠).

# أثر الإمام الحسن الله في بيان مقاصد القرآن التفسيريّة

إنَّ تفسير القرآن الكريم يعدُّ من أكثر العلوم التي اعتنى بها المسلمون قديمًا وحديثًا ممًّا يعكس شدَّة حاجة المسلمين لذلك، مع أنَّ القرآن عربي ونزل في بيئة عربية، فإنَّ العرب في عصر نزول القرآن على الرغم من أنَّه م قادرون على الفهم العرفي للقرآن، بيد أنَّه في كثير من الأحيان كانوا يحتاجون إلى التفسير النبوي للنصِّ؛ لأنَّ القرآن نزل بلغة حيوية كثر فيها المشترك والترادف والظواهر اللغويَّة الأخرى كالمفاهيم الشرعيَّة التي لم تكن معروفه كمصطلح شرعي، وعليه فإنَّ اللفظ الواحد يحتمل معاني كثيرة، لذلك نحتاج الى ضوابط لغويَّة وأصوليَّة لتحديد المراد من النصِّ، لذلك اقتضت الحاجة إلى بيان النصِّ القرآن، وعليه وعليه عنه في تفسيره كما يُسمَّى اليوم تفسير القرآن بالقرآن ومنه:

فقد روى المؤرِّخون نهاذج من تفسير للإمام الحسن الله للقرآن الكريم منها: "جاء رجل إلى مسجد الرسول على ليسأل عن تفسير قوله تعالى: ﴿وَشَاهِدٍ وَمَشْهُودٍ ﴾

(البروج: ٣)، فرأى ثلاثة أشخاص قد احتفّ بكلّ واحدٍ منهم جمع من الناس يحدِّثهم على السمعه من رسول الله على، فسأل أحدهم عن الشاهد والمشهود، فقال: الشاهد يوم الجمعة والمشهود يوم عرفة، ثمّ سأل الآخر فقال له: الشاهد يوم الجمعة والمشهود يوم القيامة لقوله النحر، ثمّ سأل الثالث فأجابه: "الشاهد رسول الله على والمشهود يوم القيامة لقوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا ونذيرًا ﴾ (الأحزاب: ٥٥)، وقوله تعالى عن يوم القيامة: ﴿وذَلِكَ يَوْمٌ مَّشْهُودٌ ﴾ (هود: ١٠٣)"، فسأل عن الأوَّل فقيل له: عبد الله بن عمر، وسأل عن الثالث فقيل له: الحسن بن عليِّ بن أبي طالب المنه.

فإنَّ الله تعالى جعل ولاية محمَّد وآل محمَّد الله المحور الذي يدور عليه القرآن، فهم قطب القرآن وقطب لجميع الكتب السهاوية، كها دلَّ عليه الحديث الشريف، قال الإمام الصادق الله "إنَّ الله جعل ولايتنا أهل البيت قطب القرآن، وقطب جميع الكتب، وعليها يستدير محكم القرآن، وبها نوهت الكتب ويستبين الإيهان، وقد أمر رسول الله عليه أن يقتدى بالقرآن وآل محمَّد الله ... "(٢٦)، وهذا دليل على أنَّ الإمام الحسن الله قد أحاط بجميع مقاصد القرآن ومكنوناته وأسراره، ولا يسعنا المجال للتفصيل في اقتباساته الرائعة لآيات القرآن الكريم.

# المطلب الثاني:

# مقاصد الشريعة عند الإمام الحسن الملا وأثرها في فلسفة التشريع الإسلامي

تتكون المنظومة الإسلاميَّة من ثلاث مفاصل رئيسية، ولو تصورنا الإسلام على شكل مثلث فأضلاعه الثلاث (العقيدة والشريعة والأخلاق)، ولكي تتَّضح مكانة القرآن الكريم، وقدرة الإمام الحسن المن الخطابيَّة في بيان مقاصد الشريعة في فلسفة التشريع الإسلامي من هذه المفاصل الثلاثة نحتاج أوَّلًا أن نعرفها:

العقيدة: هي مجموعة الأفكار أو القواعد أو المبادئ أو القيم المترابطة التي تقدِّم تصور من شأنه أن يكون راسخًا في النفس، ويحصل بسببه الانتهاء أو الاتّصاف بمضمون ذلك التصور.



وتختلف العقائد باختلاف مضمونها فهناك عقائد دينيَّة كعقيدة التوحيد وعقيدة النبوَّة مثلًا، وعقائد سياسيَّة كالشيوعيَّة والرأسماليَّة، وهي ما يُسمَّى أيضًا بالآيديولوجيات. وهناك عقائد فلسفيَّة كالمثاليَّة والمادية، وهناك عقائد علميَّة كالتطورية والوضعيَّة وغير ذلك (٢٧)، وهي ما تُسمَّى بأصول الدين "التوحيد، العدل، النبوَّة، الإمامة، المعاد" (٢٨).

مقاصد الشريعة: هي الأهداف العليا التي نظرت إليها الشريعة عندما سنّت القوانين وأسست الأحكام وأصدرت التشريعات، فكلُّ الأهداف العليا التي نظرت إليها الشريعة تُسمَّى بمقاصد الشريعة لتنظيم العلاقات الثلاث، فلكلِّ إنسان ثلاث علاقات: علاقة مع الله، علاقة مع الطبيعة التي يعيش فيها، وعلاقة مع المجتمع الإنساني(٢٩).

فكلُّ منظومةٍ تتكون من هذه الأركان الأربعة ألا وهي العقيدة والقانون والحقوق والأخلاق تُسمَّى الشريعة (٣٠).

الشريعة: هي ما تُسمَّى بفروع الدين، التي تشتمل على أحكام شرعيَّة تنقسم على عبادات ومعاملات، والعبادات من قبيل البيع والشراء (٣١).

# المقاصد القرآنيَّة العقائديَّة في خطب الإمام الحسن اللي الله المام الحسن اللي الله المام الحسن الله المام ال

كان الإمام الحسن الله ذا قدرة خطابيَّة عالية، فقد هيَّا الإمام علي الله الأمَّة الإسلاميَّة بالتعريف عن مكانته وسمو قدره؛ لئلًا يبتعد الناس عنه بعد رحيله عنهم، وألقى الحجَّة عليهم، وأمر الإمام الحسن بإلقاء الخطبة، فأطاعه وخطب الخطبة التي تشتمل على بيان المبدأ والمعاد وولاية على الله . فكان في كلامه البليغ الوعظ مع قوة البيان، ممَّا جعل الإمام على الله أن قام إليه، وقبَّل ما بين عينيه، وقال له: ذريَّة بعضها من بعض.

# أوَّلًا: التوحيد في خطب الإمام الحسن المن الم

لقد عرض الإمام ولله في خطبته المباركة إلى التوحيد الإلهي وبيان صفاته ونعوته وعلمه الأزلي؛ نافيًا عنه سبحانه التجسيم وقدرته اللامتناهية، وبدأ الله أوَّلا بالحمد لله، وهذا الأسلوب أسلوب متميِّز لم يُلحظ في الديانات السابقة؛ لكن في الحالة الإسلاميَّة نجد هذا الأسلوب في القرآن الكريم كما في سورة الفاتحة: ﴿ الْحُمْدُ للهُ رَبِّ الْعَالَينَ ﴾، وهو خطاب الله للإنسان وخطب المعصومين الله يبدؤون

بالحمد، وممَّن تأثَّر بمنهجهم، فالإمام الحسن الله استعمل هذا الأسلوب "الْحَمْدُ اللهَّ الَّذِي لَمْ يَكُنْ لَهُ أَوَّلُ مَعْلُومٌ، وَلَا آخِرٌ مُتَنَاهٍ، وَلَا قَبْلُ مُدْرَكٌ، وَلَا بَعْدٌ مَحْدُودٌ، وَلَا أَمَدٌ بِحَتَّى، وَلَا شَخْصُ فَيَتَجَزَّاً، وَلَا الْفِكُرُ وَخَطَرَاتُهَا، وَلَا الْأَلْبَابُ وَأَذْهَالُهَا". اخْتِلافُ صِفَةٍ فَيَتَنَاهَى، فَلا تُدْرِكُ الْعُقُولُ وَأَوْهَامُهَا، وَلَا الْفِكُرُ وَخَطَرَاتُهَا، وَلَا الْأَلْبَابُ وَأَذْهَالُهَا".

فقد حمد الله تعالى على ماذا؟ ـ فتقول: ((وَلَا بُدِئَ عِمَّا وَلَا ظَاهِرٌ عَلَى مَا وَلَا بَاطِنٌ فِيمَ)) أقول: وقوله أول معلوم إلخ، أوصاف توضيحيَّة أي ليس له أوَّل، ولو كان له أوَّل كان من الجائز أن يتعلَّق به علم ولا آخر، ولو كان له آخر كان متناهيًا، ولا قبل ولو كان لكان جائز الإدراك، ولا بعد وإلَّا لكان محدودا. وقوله: ولا بدئ ممَّا أي لم يبتدأ من شيء حتَّى يكون له أوَّل، ولا ظاهر على ما أي يتفوق على شيء بالوقوع والاستقرار عليه كالجسم على الجسم، "ولا باطن فيما"، أي لم يتبطن في شيء بالدخول فيه والاستتار به.

وفي نهج البلاغة: وكل ظاهر غيره غير باطن، وكل باطن غيره غير ظاهر (٣٢).

أقول: معناه أنَّ حيثيَّة الظهور في غيره تعالى غير حيثيَّة البطون وبالعكس، وأمَّا هو تعالى فلح القول: معناه أنَّ حيثيَّة الظهور في غيره تعالى غير حيثيَّة البطون وبالعكس، وأمَّا هو باطن، فلح باطن، فلح شيء فلا شيء فوقه، والباطن وفيه: الحمد لله الأول فلا شيء قبله، والآخر فلا شيء بعده، والظاهر فلا شيء فوقه، والباطن فلا شيء دونه (٣٣).

أقول: المراد بالقبليَّة والبعديَّة ليس هو القبليَّة والبعديَّة الزمانيَّة بأن يفرض هناك امتداد زماني غير متناهي الطرفين، وقد حلَّ العالم قطعة منه خاليًا عنه طرفاه ويكون وجوده تعالى وتقدَّس منطبقًا على الزمان كله، غير خال عنه شيء من جانبيه، وإن ذهبا إلى غير النهاية، فيتقدَّم وجوده تعالى على العالم زمانًا، ويتأخَّر عنه زمانًا، ولو كان كذلك لكان تعالى متغيرًا في ذاته وأحواله بتغير الأزمنة المتجددة عليه (٢٤).

وكذلك نفى عنه تعالى التشبيه بقوله: "الحمد لله الواحد بغير شبيه، الدائم بغير تكوين، القائم بغير كلفة، الخالق بغير منصبة، الموصوف بغير غاية، المعروف بغير محدوديَّة، العزيز الذي لم يزل قديمًا في القدم، ردعت القلوب لهيبته، وذهلت العقول لعزَّته، وخضعت الرقاب لقدرته،

فليس يخطر على قلب بشر مبلغ جبروته، ولا يبلغ الناس كنه جلاله، ولا يفصح الواصفون منهم لكنه عظمته، ولا تبلغه العلماء بألبابها، ولا أهل التفكير التفكر بتدبير أمورها..."(٥٠٠).

وهناك العديد من كلامه في التوحيد، وبهذا ندرك القدرة المعرفيَّة للإمام الحسن الله بها يجسد عدل القرآن وترجمانه .

# ثانيًا: النبوَّة والإمامة

هنا دمجت أصلين من أصول الدين معًا (النبوة والإمامة)؛ لأنَّ كلَّا منهم مكمل للآخر، كما ورد عن الإمام الحسن الله عندما عرَّف نفسه للناس ومكانته وحسبه ونسبه قائلًا "أيُّها الناس من عرفني فقد عرفني، ومن لم يعرفني فأنا الحسن بن على، وأنا ابن النبي، وأنا ابن الوصي، وأنا ابن البشير النذير، وأنا ابن الداعي إلى الله بإذنه، وأنا ابن السراج المنير "(٣١). ولا ينحصر بهذا الكلام فحسب وإنَّما تركناه للاختصار، ففي كلامه هذا جمع بين الأصليين، وسوف نشير إلى أمر مهمٍّ الذي يجب أن ننصاع إليه في العقيدة الإسلاميَّة أنَّ بعد النبوَّة الإمامة التي من أجلها جاهدت الزهراء بقولها ١١٤ ووهبت حياتها من أجل الدفاع عن إمام زمانها على ١١١٪؛ إذ قالت في خطبتها الفدكيَّة: (وطاعتنا نظامًا للملَّة وإمامتنا أمانًا من الفرقة)؛ لو أنَّ المسلمين أقاموا هذا النظام واتَّبعوا هذا الإمام الذي جعله رسول الله عَيْلًا بمقتضى حديث الثقلين؛ لما حلَّ بالأمَّة الإسلاميَّة من ويلات، ويأتي دور ابنها وابن أمير المؤمنين على مبيّنًا لحقيقة الثقلين وموقع كلّ منهم من الآخر: "... واعلموا علمًا يقينًا أنَّكم لن تعرفوا التقى حتّى تعرفوا صفة الهدى، ولن تمسكوا بميثاق الكتاب حتَّى تعرفوا الذي نبذه، ولن تتلوا الكتاب حقَّ تلاوته حتَّى تعرفوا الذي حرَّفه، فإذا عرفتم ذلك عرفتم البدع والتكلُّف، ورأيتم الفرية على الله، ورأيتم كيف يهوى من يهوى، ولا يجهلنُّكم الذين لا يعلمون، والتمسوا ذلك عند أهله فإنَّهم خاصَّة نور يستضاء جم، وأئمَّة يُقتدى جم...)(٣٧)، فكان الحسن الله طوال المدَّة التي عاشها مع والده الإمام على بن أبي طالب الله يتجلَّى في تجسيد مفهوم الانقياد من لإمامه .

ثالثًا: العدل

ومن كلماته في مفصل العدل، هذه الكلمة المستفيضة في هذا المعنى"... إنَّ الله لا يطاع بإكراه، ولا يعصى بغلية، ولا يهمل العباد من الملكة؛ ولكنَّه المالك لما ملكهم، والقادر على ما أقدرهم، فان ائتمروا



بالطاعة لم يكن عنها صادًا مثبطًا، وإن ائتمروا بالمعصية، فشاء أن يمنَّ عليهم فيحول بينهم وبين ما ائتمروا به فعل فإن فعل وإن لم يفعل، فليس هو حاملهم عليهم قسرًا، ولا كلفهم جبرًا..."(٢٨).

### المعاد:

وله في المعاد، هذا العنوان الجامع والذي يسمَّى بالبعث أو اليوم الآخر أو يوم القيامة، والذي يحمل مضامين الثواب والعقاب من حساب وجنَّة ونار، كلهات منها قوله: "أمَّا بعد: فإنَّ القبور محلتنا، والقيامة موعدنا، والله عارضنا، وإنَّ عليًّا باب من دخله كان آمنًا، ومن خرج منه كان كافرًا "(٢٩).

وقوله: "...النَّاس طالبان: طالب يطلب الدنيا حتَّى اذا أدركها فهو هالك، وطالب يطلب الآخرة حتَّى إذا أدركها فهو ناج فائز..."(٠٠٠).

# مقاصد التشريع وفلسفته عند الإمام الحسن اللي

وقد تحدَّث الله عن فلسفة التشريع وعن ارتباط الأحكام بولاية أهل البيت الله وقال: "ولولا محمَّد عَلَي وأوصياؤه كنتم حيارى، لا تعرفون فرضًا من الفرائض، وهل تدخلون دارًا إلاّ من بابها"(١٤)، ولا يخفى علينا أنَّ علم الإمام الحسن الله علم لدنيِّ نابع من الله تعالى، وعلم الرسول على وهو المشرع الأوَّل العالم بالكتاب والشريعة، فقد بيَّن (سلام الله عليه) أنَّ لكلِّ تشريع في الإسلام حكمة، وأنَّ هذه العبادات ليست من غير فلسفة، فثبت وجود التشريع ولزومه، سوف نبحث في أهم نقطة أثارت جدل الناس وهي:

الجهاد: كان الإمام الحسن الله يشحذ الهمم ويحثُّ على مسألة الجهاد قال الله: "أمّا بعد فإنَّ الله كتب الجهاد على خلقه وسهَّاه كرهًا، ثمَّ قال لأهل الجهاد من المؤمنين: ﴿وَاصْبِرُوا إِنَّ اللهُ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ (الأنفال: ٤٦) فلستم أيُّها الناس نائلين ما تحبُّون إلَّا بالصبر على ما تكرهون، إنَّه بلغني أنَّ معاوية بلغه إنَّا كنَّا أزمعنا على المسير إليه، فتحرَّك لذلك، اخرجوا رحمكم الله إلى معسكركم بالنخيلة، حتَّى ننظر وتنظرون، ونرى وترون "(٢١).

وفي خطبة أخرى قال الله: "فعليكم عباد الله بتقوى الله وطاعته، والجد والصبر، والاستعانة بالله، والخفوف إلى ما دعاكم إليه أمير المؤمنين، عصمنا الله وإيّاكم بما عصم به أولياءه وأهل



777

طاعته، وألهمنا وإيَّاكم تقواه، وأعاننا وإيَّاكم على جهاد أعدائه؛ واستغفر الله العظيم لي ولكم "(٢٤٠). كشف الحسن الله عن أهميَّة الجهاد في الإسلام وأعطاه الصبغة الفكريَّة بها لاحظه من خلال الانقياد للإمام والطاعة، كأنَّه يمثِّل القوَّة والعظمة التي تعصم الإنسانيَّة وتصون كرامتها بالتقوى والصبر في محاربة الأعداء.

((من يريد أن يستوجب الأجر ويصل إليه، لا بدّ له من الصبر على ما يواجه، فهذا الأمر لا يحتاج إلى صرف أشياء كثيرة. هناك بعض الأمور لكي تحصل فيها على الثواب تحتاج إلى معاناة، فالحجُّ يحتاج إلى سفر، والجهاد يحتاج إلى أن تبذل شيئًا كثيرًا من بدنك. أمّا الشيء الذي تريده ولا يعتاج إلى صرف و تريد عليه الأجر الكثير هو الصبر على ما تلاقي، الصبر على المصائب التي تأتي إليك، وهذا لا يحتاج إلّا إلى موقف نفسي، يحتاج إلى صمود وتجلد وإلى احتساب، أن تقول حسبنا الله ونعم الوكيل. تحتسب عند الله سبحانه و تعالى، و تصبر على ما أصابك، فبهاذا بلغ أيوب ما بلغ؟ بلغ بها تشير إليه الآية المباركة: ﴿وَاليُّوبَ إِذْ نَادَى رَبَّهُ أَتّي مَسَّنِي الضُّرُ وَأَنتَ أَرْحَمُ الرَّاحِينَ ﴾ بلغ؟ بلغ بها تشير إليه الآية من أبدع أساليب الاستعطاف والاسترحام. فهو لا يقول اكشف في ضرِّي أو أزل كربي، وإنّها يشير إلى حاله، ويشير إلى فضل ربّه ورحمته... مسّني الضر وأنت أرحم الراحمين. هذا النحو من التعريض هو من أفضل أنحاء الأدب مع الله سبحانه و تعالى))(١٤٠٠). والمعنويّة من اتمامات قاسية وباطلة لن يتمكّن من الصبر عليها أي إنسان، وكذلك من والمعنويّة من اتمامات قاسية وباطلة لن يتمكّن من الصبر عليها أي إنسان، وكذلك من الناحية الماديّية وما جرى على بدنه الطاهر.

# المبحث الثاني

# المعارضة والإصلاح في فكر الإمام الحسن الله وأثره على المجتمع

ليس من الخفي على عامَّة المسلمين والمؤمنين خاصَّة من فساد وإفساد من جميع نواحي الحياة، بعد رحيل الرسول الأكرم مباشرة، فلا بدَّ من وجود حاجة ملحَّة للإصلاح ومعارضة الطرف الفاسد، ولا يوجد طريق أفضل من اتِّباع طريق الأنبياء والأولياء بهذا الخصوص؛ لأنَّه طريق الحقّ وتطبيق رسالة السهاء؛ إذ قال تعالى: ﴿كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ اللهُ النَّبِيِّينَ مُبَشِّرِينَ



وَمُنذِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِيَحْكُم بَيْنَ النَّاسِ فِيمَ اخْتَلَفُوا فِيهِ ﴿ (سورة البقرة: ٢١٣).

إِنَّ الإمام الحسن الله يمثّل أفضل قدوة لمن يحمل راية الإصلاح في عصره، وهذا لا يختصُّ بالإمام فحسب، وإنّها على شرائح المجتمع كافّة؛ لتحمل المسؤوليَّة تجاه الدين والعائلة والمجتمع والمطالبة بالحقِّ والعدل والحقوق قال تعالى: ﴿وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهْلِكَ الْقُرى بِظُلْمٍ وَالمَجتمع والمطالبة بالحقِّ والعدل والحقوق قال تعالى: ﴿وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهْلِكَ الْقُرى بِظُلْمٍ وَالمَّهُ المُصْلِحُونَ ﴾ (هود: ١١٧)؛ إذ مارس سليل النبوَّة والإمامة الحسن المجتبى المنه الحريَّة والفكريَّة بالتصدِّي والوقوف في وجه الظالم المستبد، ومعارضة سياسته، والاستعداد لتقديم التضحيات في سبيل الحقّ، وهذا ناتج عن عمق الإيهان والتمسُّك بالرسالة المحمديَّة.

المطلب الأوَّل:

المواقف الجهاديّة للإمام الحسن الملا

أوَّلًا: المواقف الجهاديَّة للإمام الحسن في حياة الإمام على الله

تؤكّد الروايات جميعها على شجاعة الإمام الحسن الله واشتراكه في جميع المعارك التي خاضها مع أمير المؤمنين الله سواء في صفين أم غيرها، فقد جاء في نهج البلاغة قال علي الله في بعض أيّام صفين، وقد رأى الحسن الله يتسرّع إلى الحرب: "املكوا عنّي هذا الغلام لا يهدني" (٥٤)، وقوله الله الملكوا عنّي أي خذوه بالشدّة وأمسكوه؛ لئلاً يهدني أي يهدمني، ويقوض أركان قوّي بموته في الحرب. هذه الرواية كافية في توثيق شجاعة الإمام الحسن الله وعدم تنصله عن القتال والجهاد في سبيل الله تعالى.

١. عندما تحرّك البغاة في الشام بقيادة معاوية بن أبي سفيان أثر تمرد طلحه والزبير، فاختار الإمام على الله هذه المهمَّة نجله الإمام الحسن الله وذلك لشحذ همم أهل الكوفة وحملهم على دعم الموقف الإسلامي الأصيل، فانطلق الإمام الحسن برفقة عار بن ياسر إلى الكوفة حاملًا كتاب على الله إلى أبي موسى الأشعري، باستغنائه عن خدماته بسبب تحريضه الناس على القعود عن نصرة الإمام على الله وقد نجح الإمام الحسن الله في استنفار الجهاهير لنصرة الحق والذود عن الرسالة (٢١).

ولَّما دخل الإمام الحسن الله بمن معه الكوفة استقبلهم أهلها، فقرأ عليهم كتاب أبيه، بينما



افتعل أبو موسى الأشعري حديثًا عن النبي على ليصد الناس عن مساندة أمير المؤمنين الله فادَّعى أنَّه سمعه يقول: "ستكون بعدي فتنة القاعد فيها خير من القائم، والنائم خير من القاعد، فردَّ عليه عهار: إذا صحَّ أنَّك سمعت رسول الله يقول: ذلك فقد عناك وحدك فالزم بيتك، أمَّا أنا فأشهد أنَّ رسول الله على قد نهاك وحدك وحذرك من الدخول في الفتنة "(١٤).

وقف الإمام الحسن الله يستنفر الناس، قال: "أيُّها الناس إنّا جئناكم ندعوكم إلى الله وكتابه وسنّة رسوله، وإلى أفقه من تفقّه من المسلمين، وأعدل من تعدلون، وأفضل من تفضلون، وأوفى من تبايعون، من لم يعبه القرآن، ولم تجهله السنّة، ولم تقعد به السابقة، ندعوكم إلى من قرّبه الله ورسوله قرابتين: قرابة الدين وقرابة الرحم... ويأمركم بالمسير إليه لتؤازروه وتنصروه على قوم نكثوا بيعته، وقتلوا أهل الصلاح من أصحابه، ومثلوا بعماله ونهبوا بيت ماله فاشخصوا إليه رحمكم الله"(١٤).

وكانت كلماته هذه لها وقع كبير في نفوس المسلمين فتهيؤا وانطلقوا مسرعين لنجدة أمر المؤمنين الملاجد

7. موقفه في معركة صفين، عندما انتهت معركة الجمل، وتحرك معاوية لقتال الإمام علي النفوس (و) . فوقف الإمام الحسن المسلخ خطيبًا بين الجهاهير موقظًا للهمم، باعثًا العزم والنشاط في النفوس (و) . ٣. بعد النزاع الذي ساد جيش أمير المؤمنين المسلخ على أثر قضيَّة التحكيم في معركة صفين وانقسام الجيش بين مؤيِّد ومعارض استطاع الإمام الحسن المسلخ، وبتكليف من أبيه أن يحكي للقوم حقيقة الأمر في كون التحكيم فاسدًا، فقام المسلخ واعتلى المنبر وهو يقول: "أيُّها الناس! قد أكثرتم في هذين الرجلين، وإنَّها بعثا ليحكها بالكتاب على الهوى، فحكها بالهوى على الكتاب، ومن كان هكذا لم يسمّ حكمًا؛ ولكنَّه محكوم عليه، وقد أخطأ عبد الله بن قيس؛ إذ جعلها لعبد الله بن قيس؛ إذ جعلها لعبد الله بن عمر فأخطأ في ثلاث خصال: واحدة أنَّه خالف أباه؛ إذ لم يرضه لها ولا جعله من أهل الشورى، وأخرى أنَّه لم يستأمره في نفسه، وثالثها أنَّه لم يجتمع عليه المهاجرون والأنصار الله ين يقدون الإمارة ويحكمون بها على الناس، وأمَّا الحكومة فقد حكَّم النبيّ على سعد بن معاذ في بني قريضة فحكم بها يرضى الله به، ولا شكَّ لو خالف لم يرضه رسول الله على "(٥٠)".



٤. اشترك الإمام اللي في جميع الحروب مع والده على اللي في البصرة والنهروان وصفين، وكان له دوره الحاسم فيها؛ إذ خاض تلك المعارك وأخمد تلك الفتن متجرّدًا من كلّ دافع أو باعث سوى الحرص على منهج الإسلام.

# ثانيًا: المواقف القياديَّة للإمام الحسن بعد استشهاد الإمام على الله

بدأت المرحلة الثانية من حياة الإمام الحسن الله القياديَّة باستلامه الخلافة والإمامة بعد رحيل أبيه الله المربي رسول الله على ولده الحسن بقوله: "يا بني إنَّه أمرني رسول الله على أن أوصى إليَّ رسول الله على أن أوصى إليَّ رسول الله على كما أوصى إليَّ رسول الله على كتبي وسلاحي كما أوصى إليَّ رسول الله على كتبي وسلاحه، وأمرنى أن آمرك إذا حضرك الموت أن تدفعها إلى أخيك الحسين... الله "(١٥)".

بعد استشهاد الإمام على الله وقف الإمام الحسن الله بين جموع الناس في مسجد الكوفة، ووجه إليهم أوَّل خطاب له فقال: "لقد قبض في هذه الليلة رجل لم يسبقه الأوَّلون بعمل، ولا يدركه الآخرون بعمل، لقد كان يجاهد مع رسول الله فيقيه بنفسه، وما خلَّف صفراء ولا بيضاء إلَّا سبعائة درهم فضلت من عطائه..."، ثمَّ عرَّف نفسه للنَّاس ومكانته وحسبه ونسبه، "أيُّما الناس من عرفني فقد عرفني، ومن لم يعرفني فأنا الحسن بن علي..."، وبهذا طرح الإمام الحسن الله مواصفات القائد الراحل كما طرح مؤهلاته للحكم ومكانته في دنيا الإسلام والمسلمين (٢٥٠).

وما أن أنهى خطابه حتَّى نهض ابن عباس يخشُّ الناس على البيعة، وهكذا كان فقد بويع الإمام، وفي الجانب الآخر كان معاوية بن أبي سفيان يترصَّد الأخبار، وعاصمته تحتفل بقتل أمير المؤمنين ويعمها السرور، ولكن خبر البيعة للإمام الحسن هزه وأرعد فرائصه، وقد بادر معاوية فورًا إلى وضع خطط المؤامرة موضع التنفيذ، فشكَّل شبكة تجسسيَّة، وعين للنه وض بمهامها رجلين من أمكر رجاله، أحدهم (صميري) أرسله للكوفة، وآخر (قيني) أرسله للبصرة (٥٠٠).

على أنَّ خطط الإمام الحسن الله القاضية بإحكام أجهزة الدولة وبنائها بناء راسخًا سرعان ما أتت أكلها بكشف الخطط الأموية، وأرسل الإمام إلى معاوية رسالة على أثر



كشف هذه المحاولات الخبيثة يهدده فيها ويتوعده.

كثر تبادل الرسائل بين الإمام الله ومعاوية، وكان أهمتها كتاب الإمام له بوجوب التخلي عن انشقاقه والانضام تحت لوائه الشرعي، وكتب معاوية للإمام الله يطلب منه التنازل عن الحكم وانقطعت الرسائل بعد ذلك، وأعلنت حالة الحرب بين الطرفين. أعلن الإمام الحسن الله نداء للأمّة إلى الاستعداد للحرب؛ ولكنّه أصيب بخيبة أمل كبيرة حينها انكشف له واقع الناس؛ نتيجة الترويج والاشاعات التي تبثها السلطة الأمويّة، وهناك ثلة مخلصة أبدوا استعدادهم وإخلاصهم للنهوض بمسؤولياتهم الرسالية، وعاهدوا الإمام الحسن الله على المضي قدمًا في نصرة الحقّ ومواجهة الطغيان فأثنى الإمام الله عليهم وخاطبهم قائلًا: "صدقتم رحمكم الله ما زلت أعرفكم بصدق النية والوفاء والقبول والمودة النصيحة فجزاكم الله خيرًا"(١٠٠٠).

على الرغم من ذلك استطاع الإمام للله أن ينظم جيش كبير ورسم الخطط للقادة، وانتصر عليهم من أوَّل مواجهة لهم مع خيل معاوية؛ لكن عندما أدرك معاوية تصميم جيش الإمام على القتال التجأ إلى طريق الغدر المكر والحيلة التي من سهاته، فبثَّ الإشاعات المضللة في صفوف جيش الإمام بأن الإمام صالح معاوية عمَّا أدَّى إلى تمزيق وحدة الصف وتشتت المعسكر، وعندها اضطرَّ الإمام الله على عقد هدنة مع معاوية.

# ثالثًا: البعد الفكري عند الإمام الله والهدف من الصلح

إنَّ الحفاظ على الشريعة الإسلاميَّة من أهم الأهداف التي أراد أن يحققها الإمام الله والحرص عليها من الضياع والتحريف؛ بسبب الأوضاع السياسية وغيرها، فقد قال مخاطبًا أبا سعيد: "يا أبا سعيد علَّة مصالحتي لمعاوية علَّة مصالحة رسول الله عليه السياسية وأصحابه كفَّار بالتأويل... "(٥٠٠).

إنَّ انتشار دعوة معاوية للصلح بين صفوف جيش الإمام الحسن الله قبل قبولها من قبل الإمام الحسن الله جعله الله أمام واقع لابدَّ منه، وهو توقيع الصلح؛ لإنَّ اختيار الحرب لا تعدو نتائجها عن أحد أمرين:



أ ـ إمَّا قتل الإمام للله هو ومؤيِّديه المخلصين.

ب ـ وإمَّا حمله أسيرًا ذليلًا إلى معاوية وكان الإمام ( يلل يدرك أبعاد ذلك ونتائجه ؛ لذلك فضَّل الصلح ؛ لكي يحبط مكر معاوية ومؤامرته ، ويفسح المجال لمعاوية ليظهر على حقيقته أمام الأمَّة التي خدعت بمظاهره الماكرة (٢٥) ، وعلى أثر ذلك قال: "والله لو قاتلت معاوية لأخذوا بعنقي حتَّى يدفعوني إليه سلمًا ، والله لئن أسالمه وأنا عزيز خير من أن يقتلني وأنا أسير ، أو يمن عليَّ فيكون سنة على بني هاشم آخر الدهر ، ومعاوية لا يزال يمنُّ بها وعقبه على الحيِّ منَّا والميت "(٥٥) .

ويتحصَّل من ذلك الوجه في صلحه الله وأنَّه كان هو الرأي والصواب، وهكذا فإنَّ حرص الإمام الله على الهدف والحقِّ جعله يختار التوقيع على الوثيقة ليهارس بعد ذلك دوره في بيان الشريعة وأحكامها.

# المطلب الثاني

# أثر المقاصد التشريعية الفكريَّة والعقديَّة عند الإمام الله في بناء المجتمع

لا يخفى على كلِّ من أحاط بالقرآن الكريم والشريعة المقدَّسة ولو النزر القليل لما تحث عن أهميَّة طاعة أولي الأمر في المجتمع الإسلامي، وأولت السُّنَة المطهرة اهتهامًا بالغًا في وصايا رسول الله على، فقد جمع بين القرآن الصامت وهو القرآن الكريم والقرآن الناطق هم محمَّد وآل محمَّد (صلوات الله عليهم أجمعين) في حديث الثقلين، فالقرآن يدلُّ على الإمام والإمام يدلُّ على القرآن، فإنَّ مكانة دور الإمام الحسن المن وعظمته في سيرته الغرَّاء في بيت النبوَّة، وفي التاريخ الإسلامي؛ لما يحمل من خصائص وسجايا في شخصيَّته الفذَة من حلم وعلم والخلق الرفيع وصفات شابهت صفات رسول الله على وأخلاقه، فهو الأسوة والقدوة الحسنة الذي يجب الانقياد والإذعان إليه؛ لأنَّه المن يرشد إلى طريق الحقّ وهو طريق الله تعالى. ومن المعلوم أنَّ الشريعة الإسلاميَّة المتألِّفة من الكتاب والسنَّة المطهَّرة هي الركيزة الأساسيَّة والمنبع الأصيل انبثق الفكر الإسلامي، وكان أهل بيت النبوَّة هم حملة لواء الفكر الإسلامي بأسمى غاياته، وأنَّ الإمام الحسن المن جامع لهذ الفكر الوصين.



777

فإنَّ كثيرًا من قادة الأفكار والعقائد المنحرفة ظلُّوا وأضلُّوا ونشر وا الفرقة بسبب الجهل بالدين، ومقاصد الشريعة الحقَّة، وهو أساس الانحراف وبالخصوص في المجتمع الإسلامي، فثبت الله وجود التشريع ولزومه ممَّا ينفي قول بعض المتصوفة، ومن يؤمن بأفكارهم من أنَّ الغاية هي الإيهان والتقوى، وإنَّها العبادة طريق إلى ذلك وجسر للوصول، فإذا حصل الفرد على الغاية فلا داعي للطريق وهو العبادة، كها يقول بعضهم إنَّ قلبه عامر بالإيهان فلا داعي للصلاة أو تقول إنَّها مؤمنة في قلبها فلا داعي للحجاب؛ لأنَّ المهم هو الجوهر كل ذلك كلام باطل! نعم هذه العبادات ليست بلا غرض وإنَّها بهدف أن توصل الإنسان للتكامل.

يقول الشاطبي (فإنَّ الاختلاف في القواعد الكليَّة لا يقع بين المتبحرين في علم الشريعة الخائضين في لجتها العظمى، العالمين بمواردها ومصادرها، والدليل على ذلك اتِّفاق العصر الأوَّل وعامَّة العصر الثاني...)(٥٥).

وأمّا (الجهل بمقاصد الشريعة، والتخرص على معانيها بالظنّ من غير تثبت، أو الأخذ فيها بالنظر الأول... لا يكون ذلك من راسخ في العلم ...) (٥٠)، وكم من القادة السياسيين دمروا شعوبهم وأتباعهم بأوامرهم التي تعبر عن أهوائهم ومطامعهم كها وصفهم القرآن الكريم: هم ألمّ تر إلى الّذِينَ بَدَلُوا نِعْمَةَ اللهِ تُفرًا وَأَحَلُّوا قَوْمَهُمْ ذَارَ الْبَوَارِ ( إبراهيم: ٨) وزرع الأفكار العقائدية المنحرفة في أذهان الضعفاء ممّن ينفي الإمامة ويكتفي بكتاب الله وسنة رسول؛ إذ قالوا (حسنا كتاب الله) فيؤكد عليهم بعظيم هذا الأمر فقد قال الله مبينًا لحقيقة الثقلين وموقع كلّ منها من الآخر وهي الهدايا العامة لتنظيم حياة البشر، الذي تكفلها الأنبياء والرسل في خطبته الآتية: "اعلموا أن الله لم يخلقكم عبثا وليس بتارككم سدى ... وأوصاكم بالتقوى وجعل التقوى منتهي رضاه، والتقوى باب كل توبة ورأس كل حكمة وشرف كل عمل، بالتقوى فاز من فاز من المتقين. قال الله تبارك وتعالى: ﴿ إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ مَفَارًا ﴾ (النبأ: ٣١) "(١٠٠)، ولمعرفته الخيقية والكاملة بمبادئ الدين ومقاصده، وفضلًا عن موقعه في قيادة الأمّة، فقد ومعرفته الخقيقية والكاملة بمبادئ الدين ومقاصده، وفضلًا عن موقعه في قيادة الأمّة، فقد وهب نفسه، في قراء المجتمع ومحتاجيه.



قال الشيخ محمَّد الخضر حسين: (وإذا وجدت في زائغي العقيدة من يتحدَّث عن الأخلاق، ويوهم الناس أنَّ الأخلاق تكفي في استقامة السيرة، والاحتفاظ بالعفاف، فإنَّ ذلك كله رياء ونفاق، نعم، للأخلاق أثر في تقليل الشر، ولكنَّها لا تأتي بأثر عظيم في انتظام حال الاجتماع، إلَّا حينها تسير تحت مراقبة عقيدة دينية ثابتة)(١١).

يقول بعض الباحثين الغربيين عن موقف مذهب التطورية الملحد من الأخلاق: (لقد نجحت الدارونية و وهو مذهب إلحادي معروف أو تأويلاتها الطبيعية في قلب ميزان الأخلاق رأسًا على عقب، ووقرت الأساس العلمي لهتلر وأتباعه لإقناع أنفسهم ومن تعاون معهم بأنَّ أبشع الجرائم العالميَّة كانت بالحقيقة فضيلة أخلاقيَّة مشكورة)(٢٢).

وأظهر من ذلك كله مذهب فلسفة الإلحاد في الأزمان المتأخرة، الفيلسوف الألماني: (نيتشه)، وهو الذي ينشر هذا الفكر بين أوساط المجتمع وتنبثق منه الفلسفات الملحدة اليوم في الغرب، وتدافع عن هذه النظرية وهذا المشروع لإنجاحه، فيما بات يعرف بعصر الحداثة وما بعد الحداثة، ويعتبر (نتشيه: الأب الروحي) لما بعد الحداثة، وهو يرى في أخلاق التسامح والرحمة والمواساة والعطف، أوصاف تسف من مكانة الإنسان، وكان يسمِّيها بأخلاق العبيد، ويرى أنَّ البطش والقوَّة والقهر والنفي وإعدام الفقير والمسكين والضعيف وذوي العاهات من المجتمعات هي التي تخدم الإنسانيَّة في مسيرتها نحو الرفاه والتقدُّم، وهو ما انعكس في فلسفة الغرب المعاصر في نظرتهم وتعاملهم بما يعرف بالعالم الثالث عندهم، حين استبدوا بأمره وسلَّطوا عليه الحروب بذرائع واهية وحيل خبيثة، بينها المقاصد التشريعيَّة في فكر الإمام الحسن الله في كلِّ مظاهرها وشؤونها تدحض كل ذلك، فقد قال الإمام الله "أيُّهَا النَّاسُ إنَّهُ مَنْ نَصَحَ لله وَ أَخَذَ قَوْلَهُ دَليلًا هُدِيَ للتي هي أَقْوَمُ، وَوَفَقَّهُ اللهُ لِلرَّ شادِ وَسَددَّهُ لِلْحُسْني، فَإنَّ جار الله آمِنٌ تَحْفُوظٌ، وَعَدُوَّهُ خائِفٌ تَحْذُولٌ، فَاحْتَرِسُوا مِنَ الله بِكَثْرَةِ الذِّكْرِ "(١٣)، وحرص الحسن اللي في توعية الأمَّة الإسلاميَّة وحثِّها على الجهاد، وشحذ الهمم والصبر عليه مع أنَّه يعتبر كرهًا، ولولا الجهاد لتسلط ضعاف النفوس والفئات المنحرفة على المجتمع فلا أمان ولا استقرار، كما حصل عندما هجم داعش التكفيري على العراق وعاث في الأرض فسادًا؛ لولا الحنكة من

أهل العلم والورع والتقوى وهم المرجعيَّة التي يستند عليها المجتمع المتمثِّلة بالسيِّد السيستاني باعتباره نائب الإمام المعصوم في زمن الغيبة الكبرى حين أطلق فتوى الجهاد والدفاع الكفائي، فهم يستمدُّون مقاصد الشريعة من أهل بيت النبوَّة والأئمَّة على .

ومن جملة كلامه الله في مكارم الأخلاق الذي كان هدفه الحفاظ على المجتمع وبنائه باعتباره الولي الشرعي، والحافظ لنواة المجتمع معبرًا عن فكره كها ورد في خطابه: "اعلموا أنَّ العقل حرز، والحلم زينة والوفاء مروة، والعجلة سفه والسفه ضعف، ومجالسة أهل الزنا شين، ومخالطة أهل الفسوق ريبة، ومن استخفَّ بإخوانه فسدت مروءته وما يهلك إلَّا المرتابون، وينجو المهتدون... ولا يبيعون شيئًا من دينهم ومروّاتهم بشيء من الدنيا، ولا يطلبون منه شيئًا منها بمعاصي الله، ومن عقل المرء مروته أن يسرع إلى قضاء حوائج إخوانه وإن لم ينزلوها به... "(١٤٠).

ومن خلال ما تقدَّم نستلهم من فكر الإمام الحسن الله دوره اللامتناهي في بناء المجتمع ما لو تمسَّكوا بالعقيدة الإسلاميَّة وتطبيق الشريعة الغرَّاء التي رسم خطوطها من خلال خطبه، ونبذ الأفكار الدخيلة ليعيش المجتمع في قمَّة الرُّقي والتقدُّم.



### الخاتمة

بعد المرور السريع على سموً ورفعة الإمام الحسن الله لعلّنا قد وفّقنا في كشف الحقائق في بيان المقاصد التشريعيّة في فكر الإمام الحسن الله الجهاديّة وإظهار الحقّ وإصلاح المفاسد التي حدثت بعد استشهاد الإمام علي الله توصّل البحث إلى جملة من النتائج منها:

١-يتجلَّى أثر الإمام الحسن اللي في المدَّة التي عاشها مع أبيه أمير المؤمنين على بن أبي طالب اللي في الانقياد لإمامه، واشتراكه مع أبيه في حياته الجهاديَّة بدافع الحرص على بيضة الإسلام.

٢-اضطرار الإمام الحسن الله إلى الهدنة مع معاوية؛ لتخاذل الأمّة عن الجهاد وعدم
 الاستجابة لدعوة الإمام الله .

٣-إنَّ القيادة مها كانت حكيمة تحتاج إلى المساندة من وجود قاعدة شعبيَّة تمتثل لأوامر قادتها مع الإيان بتوجيهاتها، والحوادث التاريخيَّة خير شاهد على ذلك، كما جرى في مجتمعنا المعاصر عندما امتثل للسيِّد السيستاني (حفظه الله)، مَّا يدعونا إلى ضرورة التمسُّك بهذه القيادة المستمدَّة من فكر محمَّد وآل محمَّد إلى .

٤ - عملت القيادة الأمويَّة على تشكيل المنظومة الإعلاميَّة ودعمها بشتَّى الوسائل من أجل الحفاظ على السلطة غير الشرعيَّة، وهمايتها من المعتدين عليها.

٥-كشف النظام الأموي على حقيقته وفضح إعلامهم المظلل أمام المجتمع، وهذه دعوى بعدم نشر الخبر قبل التأكُّد منه.

٦-التفريق بين منهج الثقلين والاكتفاء بالكتاب والسُّنَة جعل المجتمع الإسلامي في خلاف مستمر، فلو تمسَّك المجتمع بالعقيدة وطبَّق الشريعة الغرَّاء التي رسم خطوطها الإمام المي من خلال خطبه، ونبذ الأفكار الدخيلة لعاش المجتمع في قمَّة الرُّقي والتقدُّم.



### التوصيات

ا. ينبغي على كلِّ مؤمن أن يردَّ بها يتمكَّن على مزاعم المخالفين لنصرة الرسول الأعظم وآل بيته الأطهار على فيعد هذا واجبًا مقدَّسًا، خصوصًا ونحن أمام ما نواجه اليوم من اعتداءات على الإسلام عامَّة وآل البيت على خاصَّة.

 ٢. الاهتهام بموضوع الخطابة في المدارس الدينيَّة والأكاديميَّة لتحسين القدرة على التكلُّم الارتجالي.

٣. ضرورة إغناء المكتبات بالبحوث والمقالات التي تصدر من المغرضين عن المؤمنين لكي نكون ـ وبالأخصِّ الجديد الذي ابتعد عن النهج المحمديّ الأصيل ـ على اطلاع تام على ما يضمره المعادون للإسلام بالأفكار المنحرفة.

(۲۳۱



### -- ﷺ الهوامش الله ---

- ١ حياة الإمام الحسن الله باقر القريشي، ج٢، ص٣٣.
  - ٢- الكافي: الشيخ الكليني، ج ١، ص ١٩١.
- ٣- المقاصد القرآنيَّة الكبرى في خطاب السيدة الزهراء على أ. د. رحيم كريم على الشريفي، جامعة بابل ـ كلية العلوم الإسلاميَّة .
  - ٤- مقاصد الشريعة الإسلاميَّة: المفيد، ج١، ص١، جامع الكتب الإسلامية،
- https://ketabonline.com/ar/books/97714/read?page=4&part=1#p-97714-4-1
  - ٥ دروس في العقيدة الإسلاميَّة، محمَّد تقى مصباح اليزدي، ج٢، ص٠٣٠
  - ٦- علم الأئمَّة المعصومين مقاربة فلسفيَّة كلاميَّة، ش. خليل رزق، ص١٦٠.
    - ٧- مقدمة ابن خلدون: عبد الرحمن بن محمَّد بن خلدون، ص١٩١
  - ٨- دروس في العقيدة الإسلاميَّة، محمَّد تقى مصباح اليزدي، ج٢، ص٠٤٣.
    - ٩- نظرات في عقيدة الإنسان المسلم: عبد الرزاق فرج الله، ص١٣٩.
      - ١٠ الإلهيات: جعفر السبحاني، ج٤، ص ٨.
    - ١١ لسان العرب: ابن منظور، (حرف الصاد)، صلح، ج٨، ص٢٦٧.
  - ١٢ مختار الصحاح: الرازي، محمَّد بن أبي بكر بن عبد القادر (ت ٦٦٦ هـ)، ص٣٦٧.
    - ١٣ ينظر: الحركات الإسلاميَّة: مطهري مرتضي، ص١٠.
      - ١٤ المصدر السابق نفسه.
  - ٥١ ينظر: الموسوعة السياسيَّة: الهام ناصر، (٢٠١٧ ٧٠ ١٥). المعارضة السياسيَّة: https://
    - ١٦ المصباح المنير في غريب الشرح الكبير: أحمد بن الفيومي، ص١٧٧.
      - ١٧ لسان العرب: ابن منظور، ج٦، ص١٠٨.
    - ١٨ مختار الصحاح، الرازي، محمَّد بن أبي بكر بن عبد القادر، ص ٣٢١.
    - ١٩ السياسة الشرعية في ضوء نصوص الشريعة ومقاصدها: د. يوسف القرضاوي، ص٣٠.
      - ٠٢- نظام الدولة في الإسلام: د. محمود الصاوي ص٣٩.
        - ٢١ تفسير الصافي: الفيض الكاشاني، ج١، ص٢٤.
        - ۲۲ کتاب سلیم بن قیس، سلیم بن قیس، ص ۳۰۰
- ٢٣ كذا في نسخة الأصل بخط يده قدس سره مكتوبا عليها «كذا «وفي نسخة الكافي ج ٢ ص ٢٠٠ «ويفتح للضياء نظره».
  - ٢٤ بحار الأنوار: المجلسي، ج٨٩، ص ٣٢.
  - ٢٥- بحار الأنوار، المجلسي، ج٥٧، ص٥٠٠.
    - ٢٦- تفسير العياشي: ج١، ص٥، ح٩.



and the second

٧٧ - مركز الأبحاث العقائدية: الأسئة والأجوبة العقائدية،

https://aqaed.net/faq/2183

٢٨ - علوم القرآن: د. الشيخ طلال الحسن، ص ١٨

٢٩ - التراث الفكري في الخطبة الفاطمية، السيد منير الخباز، سيهات، ١/ ٥ هـ / ١٤٤٣.

٣٠- المصدر السابق.

٣١- علوم القرآن: د . الشيخ طلال الحسن، ص١٩٠ .

٣٢- شرح نهج البلاغة: ابن أبي الحديد، ج٥، ص ١٥٧.

٣٣- المصدر السابق: ج٧، ص٦٧.

٣٤- الميزان في تفسير القرآن: محمَّد حسين الطباطبائي، ج ١٩، ص١٤٨.

٣٥- بحار الأنوار: المجلسي، ج ٤٣، ص ٢٥١.

٣٦- حياة الإمام الحسن الله : باقر القريشي، ج٢، ص٣٣.

٣٧- بحار الأنوار: المجلسي، ج٥٧، ص٥٠٥.

٣٨ - الجوانب الفكرية في كلمات الإمام الحسن: الباحث مهند مضر رؤوف، ص٤٧١.

٣٩- العدد القوية: رضى الدين على الحلي، ص٣٨.

• ٤ - المصدر السابق نفسه.

٤١ - أعلام الهداية: المجمع العلمي، ج٤، ص٢٠٢ ـ ٢٠٤.

٤٢ - الروائع المختارة من خطب الإمام الحسن الله السيِّد مصفى الموسوي، ص٦٧.

٤٣ - بحار الأنوار: المجلسي، ج٣٢، ص٨٩، ١٤٦٣.

٤٤ - ينظر: إني فاطمة وأبي محمَّد، الشيخ فوزي آل السيف، ص٢٤ ـ ١٢٥ .

٥٥ - شرح نهج البلاغة: خطب الإمام على الله، ج٢، ص ١٨٦.

٤٦ - دروس في سيرة النبي والأئمة الأطهار: خليل رزق، ص١١٥.

٤٧ - صلح الإمام الحسن الله ، الأسعد بن على ، ج١ ، ص٢٦ .

٤٨ - شرح نهج البلاغة: ابن أبي الحديد، ج١١، ص ١١.

٤٩ - دروس في سيرة النبي والأئمة الأطهار: الشيخ خليل رزق، ص ١١٥ .

٥٠ - حياة الإمام الحسن الله القريشي، ج ١، ص ٥٣٠ ـ ٥٣٢ .

٥١ - الكافي: الكليني الرازي، ج١، ص٢٩٨، وكتاب سليم بن قيس، ص ٤٤٥ .

٥٢ - دروس في سيرة النبي والأئمة الأطهار على: الشيخ خليل رزق، ص ١١٦ ـ ١١٧ .

٥٣ - المصدر السابق، ص١١٧.

٥٤ - شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحيد المعتزلي، ج١٦، ص٣٨.

٥٥- علل الشرائع: الصدوق، ج١، ص٢١١.

٥٦ - للتفاصيل: يراجع كتب التاريخ والسيرة .



- ٥٧ الاحتجاج: الطبرسي، أبو منصور أحمد بن علي بن أبي طالب، ج٢، ص١٠.
  - ٥٨ الاعتصام: أبي إسحاق الشاطبي، ج٢، ص١٢٨.
    - ٥٩ المصدر السابق نفسه.
    - ٦٠ تحف العقول: ص١٦٤ ـ ١٦٥ .
    - ٦١- الدعوة إلى الاصلاح، ص٥٥١.
  - ٦٢ من داروين إلى هتلر: ريتشارد وايكارت، ص ٢١٥.
    - ٦٣ تحف العقول: ابن شعبة الحراني، ٢٢٧ .
  - ٦٤ إرشاد القلوب: الحسن بن محمَّد الديلمي: ج١، ص١٩٩.

- المصادر والمراجع المراجع

\* القرآن الكريم

\* الأصول من الكافي: أبي جعفر محمَّد بن يعقوب بن إسحاق الكليني الرازي (ت ٣٢٨ ـ ٣٢٩ هـ)، دار الكتب الاسلامية، طهران، ط٣، ١٣٨٨ هـ .

\* الإلهيَّات على هدى الكتاب والسنة والعقل: الشيخ جعفر السبحاني، حسن مكي العاملي، دار إحياء التراث العربي.

\* الاحتجاج: الطبرسي، أبو منصور أحمد بن علي بن أبي طالب، دار النعان، العراق - النجف الأشرف، ١٣٨٦ هـ - ١٩٦٦ م.

\* إرشاد القلوب: الحسن بن أبي الحسن محمَّد الديلمي، دار الأسوة، طهران ـ إيران، ط٢، ١٤٢٤ هـ .

\* أعلام الهداية الإمام الحسن المجتبى الله: المجمع العلمي، موقع إلكتروني.

\* الاعتصام: أبو إسحاق الشاطبي، موقع إلكتروني .

\* إنِّي فاطمة وأبي محمَّد: الشيخ فوزي آل سيف، ط١، الوراث، ١٤٤٤ هـ ـ ٢٠٢٢م .

\*بحار الأنوار: المجلسي محمَّد باقر، مؤسَّسة الوفاء،
 بيروت ١٤٠٤ ه.

\* تفسير الصافي: المولى محسن الفيض الكاشاني (قدس سره) (ت ١٠٩١هـ)، ط٢، ١٤١٦هـ، مؤسَّسة الهادي ـ قـم المقدَّسة، مكتبة الصدر \_ طهران.

\* تحف العقول عن آل الرسول علله: أبو محمَّد الحسن بن علي بن الحسين بن شعبة الحراني، الأعلمي، بيروت ـ لبنان، ط٧، ١٤٢٣ هـ ـ ٢٠٠٢ م.

\* تفسير العياشي: محمَّد بن مسعود التميمي الكوفي السمر قندي العياشي، تحقيق هاشم رسولي، المكتبة العلميَّة الإسلاميَّة، طهران، ١٣٨٠ هـ.

\* حياة الإمام الحسن بن على الله وتحليل:

باقر شريف القريشي، مطبعة الآداب، النجف، ١٩٦٥

\* دروس في سيرة النبي والأئمَّة الأطهار ﷺ: الشيخ خليل رزق .

\* دروس في العقيدة الإسلاميَّة، محمَّد تقي مصباح اليزدي، دار الرسول الأكرم عَلَيُّ، ط٨، ١٤٢٩ هـ ـ . ٢٠٠٨ م .

\* الدعوة إلى الإصلاح: محمَّد الخضر حسين الحلبي، مكتبة النور.

\* الروائع المختارة من خطب الإمام الحسن الله السيد مصفى الموسوي، ط١، دار المعلم للطباعة، ١٣٩٥ هـ - ١٩٧٥ م، المسجد الجامع - طهران.

\* كتاب سليم بن قيس الهلالي: سليم بن قيس الهلالي: دار زهرائيون، ط١، بيروت ـ لبنان، ١٤٣٧ هـ، ٢٠١٦ م.

\* السياسة الشرعية في ضوء نصوص الشريعة وهبة، ومقاصدها: د. يوسف القرضاوي، مكتبة وهبة، مصر.

\* شرح نهج البلاغة: ابن أبي الحديد، دار إحياء الكتب العربية، ط٢، قم - إيران، ١٣٨٧ هـ - ١٩٦٧ م .

\* شرح نهج البلاغة: خطب الإمام على الله ، دار المعرفة، بيروت، لبنان.

\* العدد القوية لدفع المخاوف اليومية: رضي الدين علي بن يوسف بن المطهر الحلي، تحقيق مهدي الرجائي، مكتبة المرعشي العامة، قم - إيران، ط١، ١٤٠٨هـ.

\* علل الشرائع: أبو جعفر محمَّد بن علي بن الحسين بن موسى بن بابويه القمي الصدوق، دار المرتضى، بيروت ـ لبنان، ط١، ١٤٢٧ هـ ـ ٢٠٠٦ م .

\*علوم القرآن: د. الشيخ طلال الحسن، العتبة

الحسينية، دار القرآن الكريم، مركز البحوث الإسلامية، ط١، ٢٠١٤ م .

\* القاموس المحيط: محمَّد بن يعقوب الفيروز أبادي، موقع إلكتروني.

\* الكافي: أبي جعفر محمَّد بن يعقوب بن اسحاق الكليني الرازي، الفجر، بيروت ـ لبنان، ط٣، ١٣٨٨ هـ .

\* لسان العرب: ابن منظور الأفريقي المصري، جمال الدين بن مكرم (ت ٧١١ هـ)، أدب الحوزة، ١٤٠٥ هـ.

\* محتار الصحاح: الرازي، محمَّد بن أبي بكر بن عبد القادر (ت ٦٦٦ هـ)، دار الرسالة، الكويت، ١٤٠٣ هـ ـ ١٩٨٣ م.

\* المصباح المنير في غريب الشرح الكبير: أحمد بن محمَّد بن علي الفيومي (ت: ٧٧٠)، ط١، دار الحديث، القاهرة، ١٤٢١ هـ.

\* مقاصد الشريعة الإسلامية: المفيد، جامع الكتب الإسلامية،

https:ketabonlinecom/ar/books/97714/read?page=4&part=1#p-97714-4-1 \*\* مقدِّمة ابىن محمَّد بىن محمَّد بىن خصَّد بىن خلىدون، موقع إلكتروني

من دارويس إلى هتلر: ريتشارد وايكارت، موقع إلكتروني.

\* نظرات في عقيدة الإنسان المسلم: عبد الرزاق فرج الله، مركز الأمير لإحياء التراث الإسلامي، ط١، ١٤٢٧ هـ.

\* نظام الدولة في الإسلام: د. محمود الصاوي، ط١، دار الهداية، مصر، ١٤١٨هـ.

\* البحوث السابقة:

\* الجوانب الفكرية في كلمات الإمام الحسن الله: الباحث مهند مضر رؤوف، ط١، كربلاء ـ العراق، العتبة العباسية المقدسة، ١٤٣٧ هـ ، ٢٠١٦ م .

\* المقاصد القرآنية الكبرى في خطاب السيدة الزهراء هلا، أ. د. رحيم كريم علي الشريفي، جامعة بابل - كلية العلوم الإسلامية .

\* المعارضة السياسيَّة: الهام ناصر، (٢٠١٧-٧٠- ١٥). الموسوعة السياسيَّة، تاريخ آخر دخول:

2023-09-06:https://political

\* المحاضرات:

\* التراث الفكري في الخطبة الفاطميَّة، السيد منير الخباز، مسجد الحمزة بن عبد المطلب، سيهات، 188٣.



#### References

Fey, William F. (March 1955). "Acceptance by others and its relation to acceptance of self and others: a revaluation". The Journal of Abnormal and Social Psychology. 50 (2): 274–276.

Goff, Ashley (2010). "The Mindful Path to Self-Compassion: Freeing Yourself from Destructive Thoughts and Emotions Christopher K. Germer New York: The Guilford Press, 2009. pp. 306.

Harris, A., R. (2018). Writing with Clarity and Style: A Guide to Rhetorical Devices for Contemporary Writers. London: Routledge Press.

Huang .(2007). Pragmatics. New York: Oxford University Press.

Mikics, D. (2007) .A New Handbook Of Literary Terms. London: Yale University Press.

Richards, Jerald (1995). "Gandhi's Qualified Acceptance of Violence". Acorn. The Journal of Abnormal and Social Psychology. ISSU 8 (2): p p 5–16.



Wales, K. (2011). A Dictionary of Stylistics. 3<sup>rd</sup>.ed. London and New York: Routledge.

Wlliams ,J and Jay Lynn ,S.(n.d) . Acceptance: An Historical and Conceptual Review. New York : University of New York at Binghamton.

Yule, G.(1996). Pragmatics. Oxford: Oxford University Press.

#### Web Resources

https://www.merriam-webster.com/dictionary/acceptance (29/8/2024)



16.6% . Finally, the least percentage is given to the commissive speech act which is about 8.3%.

Table (3) Results of Analysis of the Utilized Stylistic Devices by AL-Imam AL-Hassan (PBUH)

| Stylistic Devices    | Times of use | Percentage |
|----------------------|--------------|------------|
| Parallelism          | 5            | 25%        |
| Enumeration          | 2            | 10%        |
| Metaphor             | 3            | 15%        |
| Rhyme                | 5            | 25%        |
| Oxymoron             | 1            | 5%         |
| Allusion             | 1            | 5%         |
| Euphemism            | 1            | 5%         |
| Proverbs and Sayings | 2            | 10%        |
| Total                | 20           | 100%       |

It is inferred from Table (3) that parallelism and rhyme are the highest used devices .The second and third rank are given to metaphor , proverbs and sayings and enumeration. Finally, the least used stylistic devices are oxymoron, allusion and euphemism.

#### 6. Conclusions

It is concluded that

- 1.Speech acts and various syntactic, lexical, phonological and rhetorical devices are utilized by Al- Imam Al-Hassan (PBUH) in the selected sermons to express acceptance. The most frequently used ones are: assertive speech act, directive speech act, parallelism, rhyme and metaphor.
- 2.Self acceptance, social acceptance, implied acceptance, conditional acceptance are the utilized types by Al-Imam Al-Hassan (PBUH) . The most frequently used one is the conditional acceptance.



#### 5. Results and Discussion

Table (1) Results of Acceptance Utilization by Al-Imam Al-Hassan(PBUH)

| Type of Acceptance     | Times of use | Percentage |
|------------------------|--------------|------------|
| Self Acceptance        | 1            | 20%        |
| Social Acceptance      | 1            | 20%        |
| Implied Acceptance     | 1            | 20%        |
| Conditional Acceptance | 2            | 40%        |
| Expressed Acceptance   | 0            | 0%         |
| Total                  | 5            | 100%       |

According to Table (1), conditional acceptance represents the highest type used by Al -Imam Al-Hassan (PBUH) .That indicates the his wisdom and cautiousness of accepting any pledge without being studied.

Table (2) Results of Analysis of Speech Acts Utilization by Al-Imam AL-Hassan (PBUH)

| Speech Acts | Times of use | Percentage |
|-------------|--------------|------------|
| Assertive   | 4            | 33.3%      |
| Directive   | 3            | 25%        |
| Expressive  | 2            | 16.6%      |
| Commissive  | 1            | 8.3%       |
| Declaration | 2            | 16.6%      |
| Total       | 12           | 99.8%      |

Table (2) reveals that the most frequently used type of speech act by Al-Imam Al-Hassan(PBUH) is assertive speech act for the sake of informing, reminding, presenting and stating while he is speaking. The second rank is given to the directive speech act which is used to direct and warm people specially Mu'awia. Additionally, declaration and expressive speech acts are utilized equally .Their percentage is





### 2.Speech Acts

#### 2.1 Directive

It can be illustrated in فان الله يفعل في عباده من يشاء لا معقب لحكمه و هو سريع الحساب Al-imam directly warns Mu'awia from the vecess desire in doing bad deeds that lead him to be killed by people and getting God's agony.

#### 2.2 Assertive

Al-Imam Al-Hassan (PBUH) uses speech act of informing to let Mu'awia lose the hope of controlling Al-Imam Al-Hassan and his good friends by not being able to find any fault about them when he says : ايس من أن تحد فينا غميزة

### 2.3 Commissive

Al-Imam (PBUH) demonstrates his use of commissive speech act by making a pledge with Mu'awia bout the reconciliation.

#### 2.4 Declaration

Al-Imam (PBUH) declares that he accepts the succession of Mu'awia if he adheres the conditions of the reconciliation contact.

### 3.Stylistic Devices

#### 3.1 Parallelism

Al-Imam (PBUH) uses parallel constructions in sentences that start with verbs like :

### 3.2 Rhyme

The utilization if verbs ends with consonant sounds like (، أحـزت ، بايعـت ، أحـزت ) adds a stylistic effect to the conveyed message.

### 3.3 Euphemism

It can be seen in refering to the bad people who do a very bad and shameful deed with  $(2a-3)^2$ 

### 3.4 Proverbs and Sayings

Al imam employs this device by recalling a verse that is said by A'shaa Bin Qais .



الآخرون The use of such words reflect Al-Imam's massive outcome of words to convey his message effectively.

### 3.3 Euphemism

It can be seen in using words like ، الحتوف ، ا

#### Sermon 5

اما بعد فان الله يفعل في عباده من يشاء لا معقب لحكمه و هو سريع الحساب ، فأحذر أن تكون منيتك على يدي رعاع الناس ، و ايس من أن تحد فينا غميزة و إن انت أعرضت عها انت فيه ، و بايعتني وفيت لك بها وعدت ، و اجزت لك بها وعدت ، و أحزت لك ما شاركت ، واكون في ذلك كها قال أعشى بن قيس : وان احد أسدى اليك كرامة فأوف بها يدعى اذا مت وافيا فلا تحسدوا المولى اذا كان ذا غنى ولا تحفه أن كان للهال نائيل ثم الخلافة لك بعدي وانت اولى الناس بها.

(هشام ال قطيط،١١١ (٢٧٣)

As for what follows, God does as He wills with His servants; there is no one to overturn His decree, and He is swift in reckoning. Beware of meeting your fate at the hands of the rabble. Do not allow yourself to be swayed by what you are currently facing. If you pledge allegiance to me, I will fulfill my promises to you, grant you what I have promised, and provide for you what you have shared in. I will be in this regard as Al-A'sha ibn Qais said:

"If someone grants you a favor,

Fulfill what is asked of you if you die in faith."

Do not envy the master if he is wealthy,

And do not begrudge him if he has money.

Then, the caliphate will be yours after me, and you are the most deserving of it.(Hisham Al-Qutait, 2011: 273)

### 1.Types of Acceptance

### 1.1 Conditional Acceptance

Al-Imam Al-Hassan (PBUH) expresses his acceptance to Wu'awia's succession under one condition which is stopping the bad deed that he is doing and adhering to Al-Imam 's contact of succession.





our eyes and peace to our hearts, we find that the days have taken them, and death has befallen them. They have left behind fear, and the threats have taken them away; they are now fallen among the ranks of the dead, dwelling in a place where there is no true companionship, no connection, and no visiting, and they cannot emerge from the closeness of their grave. Their bodies are distant from their loved ones, devoid of their caretakers; they have become silent to their kin. I have seen no home like hers, nor a resting place like hers—in desolate houses, in lonely abodes, which have turned into those empty lands. I departed from it without disdain, leaving her to decay. She was a beloved soul, following the paths of those who have gone before her, and those who will come after her. Peace be upon you. (Hisham Al-Qutait, 2011: 269-270)

### 1. Types of Acceptance

### 1.1Implied Acceptance

Al-Imam (PBUH) demonstrates an implied acceptance in all what happened with him from lamentations including his daughter's death.

### 2.Speech Acts

### 2.1 Expressive

Al-Imam (PBUH) expresses his acceptance and satisfaction with God's fate about his daughter's death with lamentation when he says فعند الله احتسبها تسليا : فعند الله احتسبها تسليا وصبرا على بلائه

#### 2.2 Assertive

Speech act of stating is utilized by Al-Imam Al-Hassan (PBUH) when he narrates how life takes those whom he loves from his family .

### **3.Stylistic Devices**

#### 3.1Parallelism

It can be seen in texts in this utterance like:

#### 3.2 Rhyme

المصائب، النوائب، المحبون ، الناظرين ، الايام ، الحمام ، الخوف، It can be seen in words like ، الخبوف ، المحبون ، الناظرين ، الأولون ، الحتوف ، التحاور ، تزاور ، أهلها ، أربابها ، اخوانها ، موجعة ، مضجعة ، مؤنسة ، قبلي ، للبلي ، الأولون ،





It can be portrayed in lamenting Al-Imam Ali (PBUH) when he says:

أن علياً بي في المحيا و الممات و المبعث عاش بقدر و مات بأجل

### 3. Stylistic Devices

#### 3.1 Parallelism

Al-Imam Al-Hassan (PBUH) frequently uses similar syntactic structures like:

These texts reflect Al-Imam's ability to use various structures to convey his message with a stylistic effect.

### 3.2 Rhyme

Al-Imam uses various words that ends with the same sounds like ، ازهدوا ، ارغبوا ، تسالموا ، تسالموا ، تسالموا ، تحاربوا



Al-Imam (PBUH) makes an implied comparison between life and the house but not any kind of house .It is a house of affliction to refer to the examinations that face human in this life.

#### Sermon 4

اما بعد فقد بلغني كتابكم تعزوني بفلانة ، فعند الله احتسبها تسليما لقضائه ، وصبرا على بلائه ، فإن اوجعتنا المصائب ، و فجعتنا النوائب بالاحبة المألوفة التي كانت بنا حفية ، و الاخوان [المحبون] الذين يسر بهم الناظرين و تقر بهم العيون ، اضحوا بهم قد اخترمتهم الايام ، و نزل بهم الحمام ، فخلفوا الخوف ، و أودت بهم المخاوف ، فهم صرعى في عساكر الموتى ، مجاورون في غير محلة التجاور ، ولا صلات بينهم ولا تزاور ولا يتألقون عن قرب جوارهم ، أجسادهم نائية من أهلها ، خالية من أربابها ، قد اخشعها اخوانها ، فلم أر مثل دارها دارا ، ولا مثل قرارها قرارا ، في بيوت موحشة ، و حلول مضجعة قد صارت في تلك الديار الموحشة و خرجت من الديار المؤسسة ، ففارقتها من غير قلى ، فاستودعتها للبلى ، و كانت أمة مملوكة سلكت سبلاً مساومة صار إليها الأولون و سيصبر إليها الآخرون و السلام . (هشام ال قطيط ، ٢٠١١ : ٢٦٩ – ٢٧٠)

As for what follows, I have received your letter condoling me over the loss of so-and-so. I entrust her to God, accepting His decree and being patient in the face of His trial. Indeed, when calamities strike us and we are devastated by the loss of beloved ones who were dear to us, and cherished friends who brought joy to





#### Sermon 3

الحمد لله على ما قضى من أمر وخص من فضل و عم من أمر و جلل من عافية ، حمداً يتم به علينا نعمة ، و يستوجب به رضوانه ، أن الدنيا دار بلاء و فتنة و كل ما فيها إلى زوال و قد نبأنا عنها كي ما نعتبر ، فقدم الينا بالوعيد كي لا يكون لنا حجة بعد الانذار، فازهدوا فيها ينفى و ارغبوا فيها يبقى و خافوا الله في السر و العلانية ، أن علياً للله في المحيا و المبات و المبعث عاش بقدر و مات بأجل ، و اني أبايعكم على أن تسالموا من سالمت و تحاربوا من حاربت . (هشام ال قطيط ،٢٦٦:٢٠١)

Praise be to God for what He has decreed and the grace He has bestowed, for the matters He has ordained and the blessings of health He has granted. Praise that completes His favor upon us and earns His pleasure. Indeed, this life is a place of trial and temptation, and all that is in it will perish. He has informed us about it so that we may take heed, presenting us with warnings so that we have no excuse after the admonition. So, be detached from what will fade and desire what will remain, and fear God in secrecy and openly. Indeed, Ali (PBUH) lived and died by a predetermined measure, and I pledge allegiance to you on the condition that you be at peace with those I am at peace with and wage war against those I wage war against. (Hisham Al-Qutait, 2011: 266)

### 1.Types of Acceptance

### 1.1 Conditional Acceptance

Al-Imam Al-Hassan( PBUH) demonstrates his acceptance of succession that relies massively on one condition which is giving the peace to those who give peace with Al-Imam Al Hassan (PBUH) and fight those who fight him.

### 2.Speech Acts

### 2.1 Expressive

Al-Imam Al-Hassan (PBUH) starts his speech with thanking God سببحانه و تعـالى about all the graces that is specified to Muhammad and his offspring.

#### 2.2 Directive

It is seen in فازهدوا فيما ينفى و ارغبوا فيما يبقى و خافوا الله في السر و العلانية: Al-Imam (PBUH) recommends people to be generous with things that go past in this life and forget them and urge them to endeavor to get the coming. Additionally, he insists on keeping adhering to God's rights and instructions secretly or public ally.

### 2.3 Expressive





### 3. Stylistic Devices

#### 3.1 Enumeration

It can be seen in the chain of events that Al-Imam (PBUT) presents when he enumerates what happens with Mousa and Haroon (PBUH), with what happens to Muhammad and Ali (PBUH), and what happens with Al-Imam Al-Hassan and his brother (PBUT).

### 3.2 Rhyme

For the sake of adding a stylistic effect to his utterance, Al-imam Al-Hassan (PBUH) elects his words cautiously .Words like بايعوني، اطاعوني، نصروني أقطرها، بركتها reflect the wonderful test of presenting the idea via proper words.

#### 3.3 Parallelism

Structural parallel is seen in the following texts:

\* و قد ترك بنو اسر ائيل هارون

\* وقد تركت الأمة عليا

\* وقد سمعوا رسول الله يقول لعلى انت منى بمنزلة هارون

\* و قد هرب رسول الله من قومه وهو يدعوهم إلى الله

\* وقد جعل الله النبي في سعة حين فر من قومه

For the sake of ensuring what happened , Al-Imam (PBUH) uses (قد) followed by the past tense of the verbs frequently.

### 3.4 Metaphor

It is illustrated in the implied comparison that is made by Al-Imam Al-Hassan between Mousa and Haroon (PBUT), Ali and Muhammed (PBUT), and what happens with him and his brother (PBUT).

#### 3.5 Allusion

The evocation of Mousa and Haroon (PBUT), Ali and Muhammed [as historical personalities] to connect the events with each other, represents another stylistic device that reflects the rhetoric of Al-Imam Al Hassan (PBUH).

### 3.6 Proverbs and Sayings

It is illustrated in Al-Imam's appealing of the prophet's saying about Ali when he says: انت مني بمنزلة هارون من موسى غير النبوة فلا نبي بعدي





### 1.Types of Acceptance

### 1.1 Self Acceptance

Al-Imam Al-Hassan (PBUH) portrays a sacred image that reflects the strong acceptance with a massive proud of his self and ancestors. He wants to show Mu'awia and all people that he is convinced of and satisfied with himself and the decision of making a 'peaceful treaty' instead of war because it is the best option looking forward the circumstances.

### 2.Speech Acts

#### 2.1 Declaration

It can be embodied in Al-Imam's declaration of Mu'awia's claim that he deserves the succession more that Al- Imam Al Hassan ( PBUH) when he says : ايها الناس ، أن معاوية زعم اني رأيته اهلا للخلافة ولم أر نفسي اهلا وكذب معاوية المسلم الناس ، أنكم لـو. Another position in which Al-Imam (PBUH) uses the speech act of declaration is: ايها الناس ، أنكم لـو. when he declares التمستم فينا بين المشرق و المغرب لم تجدوا رجلا من ولد النبي غيري و غير اخي when he declares that if people go around the earth from the east to the west searching a person with the same qualities that Al-Imam Al Hassan (PBUH) and his brother Al-Imam Al Hussein (PBUH) carry , they will not find any more.

# (17)

#### 2.2 Assertive

It can be seen when Al-Imam Al-Hassan (PBUH) reminds people of what happened with Mousa when he asked people to obey and follow Haroon in his absence , but they did the opposite which leads them to God's agony . The same thing happened with the Prophet Muhammad (PBUH) when people of his tribe did not help him and tries to kill him . A similar thing happened with Al-Imam Ali (PBUH) when the Prophet Muhammad (PBUT) asked people to follow him ,yet what they did is the opposite .He wants to connect the dots to refer to one thing which is God's anger which will not pass those who hypocritly follow a person who does not deserve the succession while they know that there is another one who deserves it.

As for denying , Al-Imam (PBUH) demonstrates his denying towards Mu'awia's claim that he deserves the succession.





اسرائيل هارون و اعتكفوا على العجل و هم يعلمون أن هارون خليفة موسى ، و قد تركت الأمة علياً الله قد سمعوا رسول الله على يقول لعلى : انت مني بمنزلة هارون من موسى غير النبوة فلا نبي بعدي ، و قد هرب رسول الله على من قومه وهو يدعوهم إلى الله حتى فر إلى الغار و لو وجد عليهم أعواناً ما هرب منهم و ما وجدت أعواناً ، وقد جعل الله النبي على في سعة حين فر من قومه لما لم يجد أعواناً عليهم ، و كذلك أنا و ابي في سعة من الله حين تركتنا الأمة و بايعت غيرنا ولم نجد أعوانا . وانها هي السنن و الامثال يضرب بعضها بعضاً . ايها الناس ، أنكم لو التمستم فينا بين المشرق و المغرب لم تجدوا رجلا من ولد النبي غيري و غير اخي . (هشام ال قطيط ، ٢٤٨:٢٠١١)

O people, Muawiya claimed that Isaw that he was fit for leadership, while I did not see myself as such, and Muawiya lied. I am the most deserving of people according to the Book of God and the words of the Messenger of God. I swear by God, if the people had pledged allegiance to me, obeyed me, and supported me, Ksky would have given them the rain of the heavens and the blessings of the earth, and I would not have desired any of it, O Muawiya. The Messenger of God (peace be upon him) said: "A nation will never give their affairs to a man when among them is one who is more knowledgeable than he, except that their affairs will decline until they return to the religion of the calf worshipers." Israel's offspring abandoned Haroon and turned to the calf, even though they knew Haroon was the successor of Moses. The nation has abandoned Ali (PBUH), although they heard the Messenger of God (PBUT) say to Ali: "You are to me as Aaron was to Moses, except for prophethood; there is no prophet after me." The Messenger of God (PBUH) fled from his people while calling them to God until he sought refuge in the cave, and if he had found supporters, he would not have fled from them. Likewise, God provided the Prophet (PBUT) with space when he fled from his people because he found no supporters. And so it is with me and my father; we have been given space from God when the nation abandoned us and pledged allegiance to others, and we found no supporters. These are the established precedents and examples that illustrate one another. O people, if you were to seek among us from the east to the west, you would find no man from the descendants of the Prophet except for me and my brother. (Hisham Al-Qutait, 2011: 248)







#### 2.2 Directive

It is illustrated in Al-Imam 's recommendation of people to be believers as in: فاقتفوا أثارهم -رحمكم الله- واقتدوا بهم فإن الله تعالى وصف لنبيه تشال صفة ابائه ابراهيم و اسماعيل و ذريتهما و قال ( فبهداهم اقتده)

# 3. Stylistic Devices

#### 3.1 Parallelism

It is embodied when Al-Imam Al-Hassan (PBUH) says و ينظرون إلى الجنة و نعيمها و He uses a similar structure to leave stylistic effect while conveying his message.

#### 3.2 Enumeration

This can be seen in ، افلحوا ، وعظمت ، افلحوا ، وربحت تجارتهم ، وعظمت ، افلحوا ، البحنة فباعوه ، و ربحت تجارتهم ، وعظمت ، افلحوا و Al-Imam (PBUH) makes a wonderful chain of actions that leads people (believers) to the internal acceptance and happiness .He states that it starts with giving money for honorable purposes just like the traders in the life exchange money with goods while believers exchange life with heaven by giving money .

# 3.3 Metaphor

It can be illustrated in the implied comparison that Al-Imam (PBUH) makes between traders and believers. Both exchange thing by another thing, yet the difference is that traders' purpose is temporary while believers' purpose is permanent.

# 3.4 Rhyme

It can be seen in words like ، ربحت ، أنفقوا خولوطوا ، أنفقوا خولوطوا ، وبحت ، افلحوا ، انجحوا ، أنفقوا خولوطوا ، وبحت which reflect Al-Imam's (PBUH) ability to elect words that leave an impact on the addresses.

# 3.5 Oxymoron

Oxymoron is seen in the appeal of heaven and hell one after the other one at the beginning of the sermon despite of their being contrastive fates.

#### Sermon 2

ايها الناس ، أن معاوية زعم اني رأيته اهلا للخلافة ولم أر نفسي اهلا وكذب معاوية ، أنا اولى الناس بالناس في كتاب الله و على لسان نبي الله ، فأقسم بالله لو أن الناس بايعوني و أطاعوني و نصروني لأعطتهم السماء قطرها و الارض بركتها و لما طمعت فيها يا معاوية ، و قد قال رسول الله على : ما ولت أمة أمرها رجلاً قط و فيهم من هو أعلم منه إلا لم يزل أمرهم يذهب سفالا – حتى يرجعوا إلى ملة عبدة العجل ، و قد ترك بنو



و ما بهم من مرض ، أو قد خولطوا و إنها خالطهم أمر عظيم ، خوف الله و مهابته في قلوبهم ، كانوا يقولون : ليس لنا في الدنيا من حاجة و ليس لها خلقنا و لا بالسعي لها أُمِرنا ، أنفقوا أموالهم بالجنة فباعوه و ربحت تجارتهم و عظمت سعادتهم و افلحوا و انجحوا ، فاقتفوا أثارهم حرحكم الله واقتدوا بهم فإن الله تعالى وصف لنبيه على صفة ابائه ابراهيم و اسهاعيل و ذريتها و قال « فبهداهم اقتده » (هشام ال قطيط ، ٢٠١١ : ٢٤٧)

I have accompanied people who looked at Paradise and its delights, and at Hell and its torment. The ignorant might think they were sick, but they were not ill; rather, they were affected by a great matter: the fear of God and His awe in their hearts. They would say, "We have no need for this world; we were not created for it, nor were we commanded to strive for it." They spent their wealth in the pursuit of Paradise, and they sold it, making a profit in their trade, achieving great happiness, and succeeding. Follow in their footsteps—may God have mercy on you—and emulate them, for Allah has described to His Prophet (peace be upon him) the qualities of his forefathers, Ibrahim and Isma'il and their descendants, saying, "So follow their guidance (.Hisham Al-Qutait, 2011: 247)

# 1. Types of Acceptance

# 1.1 Social Acceptance

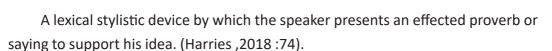
In this text , Al-Imam Al-Hassan (PBUH) presents specific merits that are existed in believers which make them accepted in Islam .He states that those people believe in the existence of heaven and its blessing and hell with its lava that represent the fate of human . Those people exchange their money and life in this life with the heaven of the hereafter. Over and above , he urges people to carry these merits in order to be believers when he says واقتدوا بهم فإن الله تعالى و فريتها و قال : « فبهداهم إقتده» This line reflects the social acceptance of those people in Islam.

# 2. Speech Acts

#### 2.1 Assertive

Assertive speech act is seen in the presentation of believers and numerating their characteristics by Al-Imam Al-Hassan (PBUH). Additionally, assertive speech act is seen in reminding people how God describes the Prophet Muhammad (PBUT).





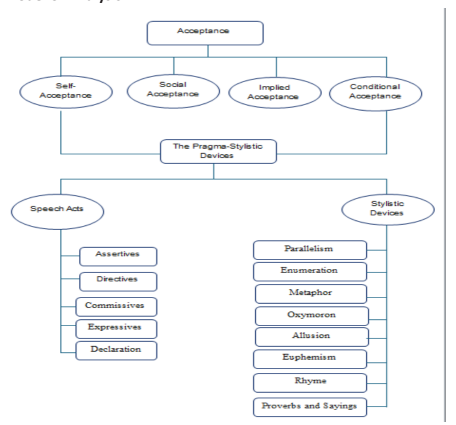
# 7.Euphemism

The substitution of unpleased words with other words that express the same idea but with less offensive effect to mitigate their negative impression the addressee. (Wales ,2011:146).

# 8.Rhyme

A phonological stylistic device in which idea is presented with phrases or sentences ending with similar sound. (Wales ,2011:14).

# 3. The Model of Analysis



# 4. Data Analysis

#### Sermon 1

لُقد صحبت اقواما كانوا ينظرون إلى الجنة و نعيمها و النار و حميمها يحسبهم الجاهل مرضى



nounce you as the new manager).

#### 3.Expressive

In this classification, what the speaker says reflects his/her feeling towards people , things , or situations, e.g : (Sorry about what happened yesterday).

#### 4.Commissive

It is a classification in which speaker's words reflects his/her adherence to do something like a pledge, agreement or a promise as in (I am going to buy you a new car, I promise).

#### 5.Directive

In this classification, the speaker adheres the addressee to do something like: advising, request or a suggestion as in (You should go to the doctor).

# **4.2 Stylistic Devices**

#### 1.Parallelism

A significant syntactic stylistic device in which idea is presented in similar grammatical structures . For example: If you want success , think wisely, work hardly , persist motivationally (Harries ,2018: 5).

#### 2.Enumeration

A syntactic stylistic device in which idea is presented in a form of enumerated things that are linked with each other as a chain. (Harries ,2018:50).

#### 3.Metaphor

Metaphor means making an implied comparison between two things .For example between the sun that awakes the creatures every morning and the mother who awakes her children every morning . (Mikics ,2007 :180.

#### 4.Oxymoron

A lexical stylistic device that leaves a paradoxical effect on the addressee's mind .It is presenting two ideas that seem to be contrasted frequently. (Harries 2018:181).

#### 5.Allusion

Allusion is a supporting device of the presented idea. In this device the speaker presents a historical or famous personality or event and link it with his/her idea .(Harries 2018:113).

# 6. Proverbs and Sayings





there are various types of acceptance including the following:

# 1.Self Acceptance

This type of acceptance refers to the personal acceptance and respect to his/her self under any conditions or circumstances. Self acceptance refers to the agreement with one's self that reflects his/her positive image and personality.

# 2.Social Acceptance

In this type the person tries to tolerate others' differences and diversities in order to accept them . There is a strong association between this type and the first one in that psychologically , people with high self acceptance have no problems in accepting others' difference .

# 3.Conditional Acceptance

It refers to specific condition or set of conditions that are put by one party and should be achieved to make the contact acceptable.

# 4.Expressed Acceptance

It is an unambiguous expression or word that indicates speaker's acceptance and approval of specific condition or state , like saying " I agree , I approve , we accord , …etc.



#### 5.Implied Acceptance

It is the opposite of the expressed acceptance, a type in which acceptance is implicit. The addressee infers it from the context, the implied meaning and intention.

#### 2.3 Speech Acts

Huang (2007, p.93) defines speech acts as a set of verbs presented by utterance. This theory gets back to J.L. Austin who is a philosopher in Oxford University ;Searle classifies speech acts into five classifications which are summarized by Yule (1996:53-55) as the following:

# 1.Representative

In this classification, a speaker tells things that represent the actual world like: (Elbert Anestian didn't invent the camera).

#### 2.Declaration

It means that what the speaker says changes the world . For example :(I an





ized by Al-Imam Al-Hassan (PBUH). The most frequently used ones are : assertive speech act, directive speech act, parallelism, rhyme and metaphor.

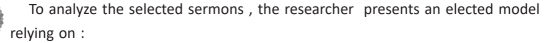
2. Four types of acceptance are employed which are : self acceptance, social acceptance, implied acceptance, and conditional acceptance. The most frequently used one is conditional acceptance.

#### 1.4 Procedures

To accomplish the aims of this study and verify its hypothesis , the following procedures are followed:

- 1.Presenting theoretical background about acceptance and pragma-stylistic theories.
- 2.Electing five extracts from five sermons by Al-imam Al-Hassan and analyzing them quanlitatively according to an eclectic model and quantatively by making simplified statistical analysis with percentages and frequencies.

#### 1.5 The Model



- 1.Goff (2019:127), Fey (1955:271-274), and Richards' model of acceptance types.
- 2. Searle's taxonomy of speech acts classifications.
- 3. Harries (2018), Mikics (2007) and Wales (2011) model of stylistic devices.

#### 1.6 Limits

This study is limited to the pragma-stylistic analysis of acceptance in five extracts from five elected sermons to Al-Imam Al-Hassan.

# 2.Theoretical Background

# 2.1 Acceptance

According to Merreim Webster (Web source -1-) , acceptance is the state of being acceptable by others or accept others . Another definition by Merriem is "the act of accepting someone or something. In other words , she wants to refer to acceptance as an act performed by the speaker to demonstrate his/her approval toward things, situations or people.

# 2.2 Types of Acceptance

According to Goff (2019:127), Fey (1955: 271-274) and Richards (1995:5-16)



2025 AD - 1447 AH



The term "acceptance" has reviceved various definitions. Etymologically, its root gets back to the Latin word "acceptare" which means " to receive willingly or with approval". Linguistically, it is defined according to Marreim Webster in (Wlliams and Jay ,n.d , 4) as the act of receiving something with satisfaction. A speaker can express his/her acceptance toward something basing on five types of acceptance which are : self acceptance, social acceptance, expressed acceptance, implied acceptance and conditional acceptance.

The notion of acceptance has been found widely in literary, social and religion contexts. Consequently, the current study attempts to detect the pragma-stylistic devices utilized to express each type of acceptance by Al-Imam Al-Hassan (PBUH) while showing his acceptance toward people and succession with Mu'awia.

#### 1.1 The Problem

Linguistically, acceptance is studied and analyzed from different angles by many researchers. Yet , to the best of researcher's acquaintance, none has talked acceptance in Al-Imam's Al-Hassan's sermons from a pragma-stylistic perspective. Hence , the current study is a pragma-stylistic analysis of acceptance in five selected sermons by Al-Imam Al-Hassan . It attempts to answer the following questions:

- 1. What pragma-stylistic strategies are employed by Al-Imam Al-Hassan (PBUH) while demonstrating acceptance and which are the most frequently used ones?
- 2. What types of acceptance are used by Al-Imam Al-Hassan (PBUH) and which one is used most frequently?

#### 1.2 The Aims

The study aims at:

- 1.Investigating the pragma-stylistic devices used by Al-Imam Al- Hassan (PBUH) to demonstrate acceptance and specifying the most frequently used ones.
- 2.Identifying types\aa of acceptance used by Al-Imam Al-Hassan (PBUH) and determining the most frequently used one.

#### 1.3 Hypotheses

It is hypothesized that:

1. Speech acts, lexical, syntactic, and phonological stylistic devices are utal-



# - البحث التحث التحث التحت التح

هذا البحث دراسة تداولية السلوبية للقبول في خطابات مختارة للإمام الحسن الله.. يتكون هذا البحث من جزئين : نظري و عملي . نظرياً ، تم تعريف القبول و شرح أنواعه و ربطه بأفعال الكلام و الادوات الاسلوبية .عملياً ، تم اختيار خمس مقتطفات من خطابات مختلفة للإمام الحسن الله و تحليلها من وجهة نظر تداولية اسلوبية.

الكلمات المفتاحية :خطابات الامام الحسن الله ،القبول ،افعال الكلام ،الادوات الاسلوبية .



#### ------ Abstractı⊱---

This paper is a pragma-stylistic study of acceptance in selected sermons by Al-Imam Al-Hassan. It consists of two parts: theoretical and practical. Theoretically, acceptance definition and types are presented and allied with speech acts and stylistic \devices. Practically, five excerpts from five sermons to Al-Imam Al-Hassan (PBUH) are chosen and analyzed from a pragma-stylistic perspective.

Key Words: Al-Imam Al-Hassan's sermons , Acceptance, Speech acts , stylistic devices .



# A Pragma-Stylistic Study of Acceptance in Selected Sermons by AL-Imam AL-Hasssan



Asst. Lect. Saja Sattar Ali Hamza

Al-Imam Al-Kadhum University for Islamic Sciences















**Title:** Academic researches that participating in the activities of the eleventh annual international scientific conference on the thought of Imam Hassan Al-Mujtaba

Publisher: Intellectual and Scientific Society of Al-Ameed- Publishing Department

**General supervision:** Ageel Abdul Hussein Al-Yasiri

Prof. Dr. Shawqi Mustafa Al-Moussawi

Coordination and Execution: Asst. Lect. Dhiea Mohammed Hassan

Technical Administration: Asst. Lect. Ali Razzaq Khudhair

**Print Output:** Ali AL-Mudaffer - Ahmed Hashem

Number of copies: 250

2025 AD - 1447 AH



ISBN: 9789922262031

Deposit number in the House of Books and Documents in Baghdad (2921)